
A 

 

 

UNIVERSIDAD NACIONAL DE CHIMBORAZO 

FACULTAD DE LAS CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN, HUMANAS Y 

TECNOLOGÍAS 

 

CARRERA DE PEDAGOGÍA DE LA HISTORIA Y LAS CIENCIAS 

SOCIALES 

 

TÍTULO: 

“Fiestas y tradiciones en la comunidad de San Vicente de Lacas: historia y 

evolución” 

 

Trabajo de Titulación para optar al título de Pedagogía de la Historia y 

Ciencias Sociales 

 

Autora: 

Moyon Satan Daysi Vanessa 

 

Tutor: 

Dr. Rómulo Arteño Ramos 

 

Riobamba, Ecuador. 2026



 

 

DECLARATORIA DE AUTORÍA 

Yo, Daysi Vanessa Moyon Satan, con cédula de ciudadanía 0604939728, autora del 

trabajo de investigación titulado: Fiestas y tradiciones en la comunidad de San Vicente 

de Lacas: historia y evolución, certifico que la producción, ideas, opiniones, criterios, 

contenidos y conclusiones expuestas son de mí exclusiva responsabilidad. 

Asimismo, cedo a la Universidad Nacional de Chimborazo, en forma no exclusiva, los 

derechos para su uso, comunicación pública, distribución, divulgación y/o reproducción 

total o parcial, por medio físico o digital; en esta cesión se entiende que el cesionario no 

podrá obtener beneficios económicos. La posible reclamación de terceros respecto de los 

derechos de autora de la obra referida, será de mi entera responsabilidad; librando a la 

Universidad Nacional de Chimborazo de posibles obligaciones. 

 

En Riobamba, 18 de diciembre de 2025  

 

 

 

 

 

 

___________________________ 

Daysi Vanessa Moyon Satan 

C.I:0604939728 

 

 

 

 

 



 

 

DICTAMEN FAVORABLE DEL PROFESOR TUTOR 

Quien suscribe, Dr. Rómulo Arteño Ramos catedrático adscrito a la Facultad de las 

Ciencias de la Educación Humanas y Tecnologías, por medio del presente documento 

certifico haber asesorado y revisado el desarrollo del trabajo de investigación titulado: 

Fiestas y tradiciones en la comunidad de San Vicente de Lacas: historia y evolución, bajo 

la autoría de Daysi Vanessa Moyon Satan; por lo que se autoriza ejecutar los trámites 

legales para su sustentación. 

Es todo cuanto informar en honor a la verdad; en Riobamba, a los días del mes de 

nombre mes de año  

 

 

__________________________ 

Dr. Rómulo Arteño Ramos 

Tutor 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

CERTIFICADO DE LOS MIEMBROS DEL TRIBUNAL  

Quienes suscribimos, catedráticos designados Miembros del Tribunal de Grado para la 

evaluación del trabajo de investigación Fiestas y tradiciones en la Comunidad de San 

Vicente de Lacas: historia y evolución, presentado por Daysi Vanessa Moyon Satan, con 

cédula de identidad número 0604939728, bajo la tutoría del Dr. Rómulo Arteño Ramos; 

certificamos que recomendamos la aprobación de este con fíes de titulación. Previamente 

se ha evaluado el trabajo de investigación y escuchado la sustentación por parte de su 

autor; no teniendo más nada que observar.  

 

De conformidad a la normativa aplicable firmamos, en Riobamba a 06 de enero de 2026. 

 

PRESIDENTE DEL TRIBUNAL  

PhD. Juan Illicachi Guzñay                                             ________________________ 

                                                                                             Firma 

 

MIEMBRO DEL TRIBUNAL  

Mgs. Elizabeth Amanda Méndéz M.                              ________________________ 

                                                                                                         Firma 

 

MIEMBRO DEL TRIBUNAL  

Mgs. Gonzalo Fabián Erazo Brito                               ________________________ 

                                                                                                          Firma 

 

TUTOR 

Dr. Romulo Arteño Ramos PhD.                               ________________________ 

                                                                                                          Firma 

 



 

 

CERTIFICADO ANTIPLAGIO 

Original 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

DEDICATORIA 

Esta dedicatoria va dirigida principalmente a Dios quien ha guiado mis pasos desde 

siempre. A mis padres Jorge Leónidas Moyon Gadvay a mi madre María del Pilar Satan 

Gadvay quienes han estado incondicionalmente apoyándome en este proceso de 

formación universitaria a pesar de las dificultades ellos son y serán mi motivo por el cual 

luche en seguir preparándome esto a prueba de dedicación y el esfuerzo que han hecho 

por mí su hija. Gracias a ellos son y serán un ejemplo a seguir porque me enseñaron la 

perseverancia y la constancia de mantenerme firme en el objetivo. 

Y a mis herman@s Junior Javier, Jaqueline Estefanía, Pamela Britney y Alisson Samanta 

Moyon Satan por ser mi alegría en momentos de dificultad. 

Y a mis compañeros de clases en especial a mi amigo con quien he compartido mis 

alegrías y tristezas, pero siempre motivados a seguir adelante en esta trayectoria 

universitaria. 

Por último, a la Hna. Patricia Colcha quien, me ayudo a allegar a las personas con su 

carisma muy activo y dinámico. Así mismo, también me brindo sus consejos, apoyo moral 

sobre todo me ha inspirado a ser un ejemplo de superación para no rendirme y seguir 

adelante con fe y optimismo en momentos de dificultad, cuando yo dejaba de creer en mí, 

ella admiraba mi valentía y coraje para continuar.  

Daysi Vanessa Moyon Satan 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

AGRADECIMIENTO 

Quiero agradecer primeramente a Dios desde que tengo uso de razón, a mis padres, 

hermano y hermanas quienes están y han estado apoyándome incondicionalmente en todo 

momento en este largo trayecto de vida para superar los obstáculos que se me presentaron 

durante todo este proceso académico. 

A todos mis compañeros de la Universidad Nacional de Chimborazo por haberme 

apoyando incondicionalmente en los momentos de dificultad siempre contaba con su gran 

apoyo. 

Y a todos los docentes que formaron parte de la carrera de pedagogía de la historia y las 

ciencias sociales, quienes nos han impartidos sus conocimientos y nos han sabido dar sus 

sabios consejos durante mi formación académica para ser un docente profesionalmente. 

De manera especial a mi tutor Dr. Rómulo Arteño Ramos quien como tutor y colaborador 

principal durante este proceso de elaboración del proyecto que ha aportado sus 

conocimientos y enseñanzas se me permitió realizar con facilidad el desarrollo del 

proyecto de investigación. 

Daysi Vanessa Moyon Satan 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

ÍNDICE GENERAL  

AUTORIA DE LA INVESTIGACIÒN 

DICTAMEN DEL TUTOR 

CERTIFICADO DE LOS MIEMBROS DEL TRIBUNAL 

CERTIFICADO DE ANTIPLAGIO 

DEDICATORIA 

AGRADECIMIENTO  

ÍNDICE GENERAL 

ÍNDICE DE TABLAS 

ÍNDICE DE FIGUTAS 

RESUMEN 

ABSTRACT 

CAPITULO I: INTRODUCCIÓN .............................................................................. 16 

1.1. Estado del arte .................................................................................................. 18 

1.2. Planteamiento del problema ............................................................................. 21 

1.1.1. Formulación del problema................................................................................ 21 

1.3. Justificación ...................................................................................................... 22 

1.4. Objetivos .......................................................................................................... 24 

1.1.2. Objetivo General .............................................................................................. 24 

1.1.3. Objetivo Específico .......................................................................................... 24 

CAPÍTULO II: MARCO TEÓRICO ......................................................................... 25 

2.1. Fundamentación teórica ................................................................................... 25 

2.1.1. Origen de la Cultura ......................................................................................... 25 

1.1.4. Patrimonio cultural inmaterial .......................................................................... 25 

2.1.2. Relación que hay entre la cultura, patrimonio inmaterial y fiestas  Significados 

culturales ......................................................................................................................... 26 

2.1.3. La relación con el patrimonio cultural y las fiestas .......................................... 27 

2.1.4. Significado de Fiestas ....................................................................................... 28 

2.1.5. Clasificación de las Fiestas............................................................................... 29 



 

 

2.1.5.1. La fiesta como Juego ........................................................................................ 29 

2.1.6. Fiesta popular y ritualidad ................................................................................ 31 

1.1.5. Las funciones sociales de los ritos religiosos ................................................... 31 

1.1.6. La fiesta religiosa en América Latina (Brandes/DaMatta). .............................. 33 

2.1.7. Fiesta y tradiciones en el Ecuador .................................................................... 33 

2.1.8. Fiestas patronales del barrio ............................................................................. 34 

2.2. Conceptualización de identidad cultural .......................................................... 34 

2.2.1. La religiosidad .................................................................................................. 34 

2.2.2. Comunidad ....................................................................................................... 35 

2.2.3. La religión ........................................................................................................ 36 

2.2.4. Teoría de las tradiciones ................................................................................... 37 

2.2.5. Tradición, cambio y sincretismo ...................................................................... 39 

2.12. Identidad y memoria colectiva .............................................................................. 42 

2.2.6. Organización comunitaria ................................................................................ 43 

2.2.7. La Minga .......................................................................................................... 43 

2.2.8. La aculturalización ........................................................................................... 44 

2.2.9. La aculturalización en la sociedad multicultural .............................................. 44 

CAPÍTULO III: METODOLOGÍA ........................................................................... 46 

3.1. Enfoque ............................................................................................................ 46 

3.1.1. Cualitativo ........................................................................................................ 46 

3.2. Diseño de Investigación ................................................................................... 46 

3.2.1. No experimental ............................................................................................... 46 

3.3. Tipo de Investigación ....................................................................................... 46 

3.3.1. Por el nivel o alcance........................................................................................ 46 

3.4. Técnicas y fuentes ............................................................................................ 47 

3.4.1. De campo etnográfico y análisis documental-bibliográfico ............................. 47 

3.5. Método.............................................................................................................. 48 



 

 

3.5.1. Método etnográfico .......................................................................................... 48 

3.5.2. Método de historia oral..................................................................................... 48 

3.5.3. Método analítico documental ........................................................................... 49 

3.6. Técnicas e instrumentos de recolección de datos ............................................. 49 

3.6.1. Técnicas ............................................................................................................ 49 

3.6.2. Instrumentos ..................................................................................................... 50 

3.7. Métodos y Técnicas para procesamiento e interpretación de datos ................. 51 

3.7.1. Método de Investigación .................................................................................. 51 

3.7.2. Técnicas para el procesamiento de datos. ........................................................ 51 

3.8. Población y muestra ......................................................................................... 53 

3.9. Pregunta de investigación ................................................................................. 55 

CAPÍTULO IV: RESULTADOS Y DISCUSIÓN ..................................................... 56 

4.1. Análisis, interpretación y discusión de resultados............................................ 56 

4.1.1. Comunidad de San Vicente de Lacas ............................................................... 56 

4.1.2. Ubicación Geográfica ....................................................................................... 56 

4.1.3. Reseña Histórica de la Comunidad de San Vicente de Lacas .......................... 57 

4.1.4. Origen de la comunidad de San Vicente de Lacas ........................................... 58 

4.1.5. Conflicto limítrofe con el Cantón Guano ......................................................... 59 

4.2. La economía de la comunidad antigua ............................................................. 62 

4.2.1. Cabuya .............................................................................................................. 62 

4.2.2. Lana de borrego ................................................................................................ 62 

4.2.3. Trueque ............................................................................................................. 63 

4.2.4. La época de la siembra y cosecha .................................................................... 63 

4.2.5. La Ganadería .................................................................................................... 65 

4.2.6. Gastronomía ..................................................................................................... 65 

4.2.7. Indumentaria de hombres y mujeres de la primera generación ........................ 66 

4.2.8. La Minga .......................................................................................................... 68 



 

 

4.2.9. Viviendas .......................................................................................................... 68 

4.2.10. ¿Como se consiguió el agua potable?............................................................... 70 

4.2.11. La ampliación de la vía principal de San Vicente de Lacas ............................. 71 

4.2.12. Las instituciones educativas ............................................................................. 72 

4.2.13. Creación del Templo de “San Vicente de Lacas” ............................................ 73 

1.1.7. 4.16. Religión ................................................................................................... 77 

1.1.8. 4. 17. La entrega de herencia ............................................................................ 78 

4.3. Fiestas y tradiciones en la comunidad de San Vicente de Lacas historia y 

evolución ........................................................................................................................ 79 

4.3.1. Fiestas y tradiciones de antaño ......................................................................... 79 

4.3.2. Celebraciones que se realizan en la actualidad ................................................ 81 

4.3.3. Hallazgos de los procesos comunitarios ........................................................... 95 

4.3.4. La evolución de las fiestas y tradiciones .......................................................... 96 

4.4. Discusión .......................................................................................................... 97 

CAPÍTULO V: CONCLUSIONES Y RECOMENDACIONES .............................. 99 

5.1. Conclusiones .................................................................................................... 99 

5.2. Recomendaciones ........................................................................................... 100 

BIBLIOGRAFÍA ........................................................................................................ 101 

ANEXOS ..................................................................................................................... 110 

 

 
 

  



 

 

ÍNDICE DE TABLAS 

Tabla 1 Informantes claves, que relatan la historia de la naciente Comunidad de San 

Vicente de Lacas ............................................................................................................. 54 

Tabla 2 Autoridades que participaron en el Consejo Cantonal de Riobamba en la anexión 

“Lacas” San Vicente ....................................................................................................... 62 

Tabla 3 Los recursos económicos de la comunidad de San Vicente de Lacas .............. 63 

Tabla 4 Productos que sembraban y cosechaban antiguamente por temporada ............ 64 

Tabla 5  Ganados que se criaban ................................................................................... 65 

Tabla 6 Miembros Encargados de la Administración Durante la Ampliación de la Vía

 ........................................................................................................................................ 71 

Tabla 7 Personas que colaboraron la obra educativa del año1984 ................................ 73 

Tabla 8 Directivos encargados de la obra del Jardín Infantes “San Vicente de Lacas” 73 

Tabla 9 Utensilios que se utilizaban antes ..................................................................... 81 

Tabla 10 Personajes Representativos ............................................................................ 83 

Tabla 11 Accesorios de los Diferentes Personajes ........................................................ 83 

Tabla 12 Participación de las Diferentes Comunidades Marianas ................................ 94 

Tabla 13 Evolución de la comunidad de San Vicente de Lacas .................................... 95 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

 

ÍNDICE DE FIGURAS 

Figura 1 El primer boceto del Mapa antiguo de la comunidad de San Vicente ............ 57 

Figura 2 Inicios de la Comunidad de San Vicente de Lacas ......................................... 59 

Figura 3 Actas de Anexión de Anejo “Lacas-San Vicente "al cantón Riobamba ......... 61 

Figura 4 Cultivo de la cabuya, mazorca y el capulí en la zona agrícola de la comunidad 

de San Vicente de Lacas. ................................................................................................ 64 

Figura 5 Participación de la gente en las fiestas familiares  en la casa de María Luz 

Gadvay de la Comunidad. .............................................................................................. 66 

Figura 6 Indumentaria de la primera generación de la comunidad de San Vicente de 

Lacas. .............................................................................................................................. 67 

Figura 7 Vestimenta de la segunda generación ............................................................. 67 

Figura 8 La vestimenta por épocas ................................................................................ 67 

Figura 9 Las primeras casas de Chozas de la comunidad de San Vicente de Lacas ..... 69 

Figura 10 Casa del año 1965 de la Sra. María Luz Gadvay Sánchez ............................ 69 

Figura 11 Minga que se realizaron para la extracción del agua potable a la comunidad de 

San Vicente de Lacas ...................................................................................................... 70 

Figura 12 El antes y en la actualidad las vías de San Vicente de Lacas........................ 72 

Figura 13 Iglesia de la comunidad de San Vicente de Lacas ........................................ 75 

Figura 14 Cautiverio de la comunidad de San Vicente de Lacas .................................. 75 

Figura 15 Casa Comunal ubicado en la plaza central de la comunidad de San Vicente de 

Lacas ............................................................................................................................... 76 

Figura 16  Casa comunal de San Vicente de Lacas en la actualidad ............................. 77 

Figura 17 La presencia de los padres Redentoristas de San Alfonso en la comunidad de 

San Vicente de Lacas ...................................................................................................... 77 

Figura 18 Matrimonio Tradicional ................................................................................ 81 

Figura 19  Priostes del Niño Rey de Reyes ................................................................... 82 

Figura 20 Participación de los Vasallos en las fiestas del Niño Rey de Reyes en la 

comunidad de San Vicente. ............................................................................................ 84 

Figura 21 La representación de las frutas en el desfile del Niño Rey de Reyes ............ 85 

Figura 22 El Pregón del Niño Rey de Reyes ................................................................. 85 

Figura 23 Cronograma de Fiestas de San Vicente ........................................................ 87 

Figura 24 Santo patrono de la comunidad de San Vicente de Lacas............................. 88 

Figura 25  La Fanesca Tradicional de San Vicente. ...................................................... 91 



 

 

Figura 26 Procesión del Santo Sepulcro ........................................................................ 92 

Figura 27 Novenas a la Virgen María del prioste encargado de ese día ....................... 93 

Figura 28 Concentración de todas la Comunidades en San Martín de Veranillo .......... 94 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

RESUMEN 

Este trabajo de investigación analiza y describe sobre las fiestas y tradiciones de la 

comunidad de San Vicente de Lacas atendiendo a su historia y evolución. La indagación 

se orienta a comprender y difundir el legado cultural de la comunidad, recalcando el valor 

de sus manifestaciones y expresiones tradicionales, las cuales no solo expresan la 

religiosidad de sus habitantes, sino también la conexión que hay entre los diferentes 

grupos sociales. La problemática central se radica en la ausencia de registros escritos que 

den cuenta de las festividades y prácticas culturales del lugar. Esta carencia limita la 

transmisión de saberes a las nuevas generaciones y pone en riesgo la continuidad de las 

costumbres frente a las dinámicas de transformación social y las influencias de la 

modernidad. En la investigación se aplicó el enfoque cualitativo con un diseño no 

experimental, utilizando entrevistas semiestructuradas, observación participante, 

fotografías y un análisis documental. Información que se recopiló a través de testimonios 

orales a miembros y ex dirigentes de la comunidad de San Vicente de Lacas. Que trataron 

sobre el origen, desarrollo, significado de las festividades religiosas. Este análisis se 

desarrolló a través del método etnográfico, analítico e histórico, con bases que 

permitieron comprender el proceso evolutivo de las celebraciones. Como resultado se 

rescató la herencia cultural de la comunidad mencionando varias obras que se crearon 

gracias al sistema de la minga que permitió conocer la riqueza cultural y el proceso de 

adaptación de estas celebraciones. En las conclusiones se destaca la resistencia de la 

población, con prácticas religiosas que se mantienen vivas en las fiestas y tradiciones, 

cada una ajustándose a las transformaciones sociales. Finalmente se recomienda impulsar 

estudios historiográficos con bases audiovisuales para la creación de archivos históricos 

de San Vicente, que garanticen la preservación de la memoria colectiva y el legado 

histórico, cultural, social y espiritual. 

Palabras claves: Identidad Cultural- Tradición- Comunidad – Participación Social-

Festividades religiosas 

 

 

 

 



 

 

ABSTRACT 

 This research work analyzes and describes the festivals and traditions of the community 

of San Vicente de Lacas taking into account their history and evolution. The research is 

aimed at understanding and disseminating the cultural legacy of the community, 

emphasizing the value of its traditional manifestations and expressions, which not only 

express the religiosity of its inhabitants, but also the connection between the different 

social groups. The central problem lies in the absence of written records that account for 

the festivities and cultural practices of the place. This lack limits the transmission of 

knowledge to new generations and puts at risk the continuity of customs in the face of the 

dynamics of social transformation and the influences of modernity. In the research, the 

qualitative approach was applied with a non-experimental design, using semi-structured 

interviews, participant observation, photographs and documentary analysis. Information 

that was collected through oral testimonies to members and former leaders of the 

community of San Vicente de Lacas. Which dealt with the origin, development, meaning 

of religious festivities. This analysis was developed through the ethnographic, analytical 

and historical method, with bases that allowed us to understand the evolutionary process 

of the celebrations. As a result, the cultural heritage of the community was rescued, 

mentioning several works that were created thanks to the minga system that allowed to 

know the cultural richness and the process of adaptation of these celebrations. The 

conclusions highlight the resistance of the population, with religious practices that are 

kept alive in festivals and traditions, each adjusting to social transformations. Finally, it 

is recommended to promote historiographical studies with audiovisual bases for the 

creation of historical archives of San Vicente, which guarantee the preservation of the 

collective memory and the historical, cultural, social and spiritual legacy. 

Keywords: Cultural Identity - Tradition - Community - Social Participation - Religious 

Festivity 

 



16 

 

1. CAPITULO I: INTRODUCCIÓN 

El presente proyecto de investigación con el tema de Fiestas y tradiciones en la 

Comunidad de San Vicente de Lacas: historia y evolución, tuvo como objetivo general 

realizar un análisis exhaustivo de las fiestas y tradiciones que se conservan, explorando 

sus orígenes, trascendencia de las prácticas y costumbres tradicionales que son heredadas 

de generaciones pasadas, representando la diversidad y riqueza cultural para comprender 

y difundir el legado cultural.  

Según Mendoza (2010), “la riqueza cultura-tradicional de los pueblos existen en 

los pueblos, cuando sus bases son el desarrollo para su identidad” (p.1). Por su parte, 

Hormigos y Oda (2014), mencionan que los proyectos culturales básicamente se crean 

por medio de la reflexión y el entorno social, en donde las especies de los movimientos 

son constantes en su retroalimentación lo que ayuda a redefinir los componentes.  

Es importante reconocer que las festividades y costumbres religiosas se están 

adaptando consecutivamente a los nuevos ideales sociales. Este permite mostrar la 

identidad colectiva y el patrimonio cultural que conserva la población. Un ejemplo claro 

de este fenómeno es la evolución y los cambios experimentados en las tradiciones 

celebridades culturales que se han desarrollado en la Comunidad de San Vicente de Lacas. 

Geográficamente la comunidad de San Vicente de Lacas, está ubicada en el kilómetro 5 

vía Penipe-Baños, perteneciente a la parroquia urbana Maldonado del cantón Riobamba, 

provincia de Chimborazo. 

Es por ello que la presente investigación se compuso por los principios 

etnográficos que permitieron comprender los significados y dinámicas, para el estudio de 

campo exhaustivo, con observaciones participantes, entrevistas a los diferentes miembros 

de la comunidad entre otros. Se recurrió a fuentes primarias y secundarias que ayudaron 

a obtener información verídica e importante para la elaboración y complementación del 

proyecto, por ende, se realizó revisiones en libros, actas e informes, fuentes bibliográficas 

entre otros, que permitió la expansión de conocimientos. 

 Los resultados de este proyecto de investigación favorecieron a la ampliación de 

conocimientos en cuanto a las fiestas, tradiciones y sus prácticas culturales en la 

comunidad de “San Vicente de Lacas”. Es necesario rescatar su legado cultural y 

tradicional para la preservación y difusión, que se empeñaron en mantener o transformar 

su recado histórico en la que busca salvaguardar su patrimonio tangible e intangibles. 



17 

 

Este trabajo de investigación se conforma de los siguientes capítulos mencionados 

a continuación: 

El Capítulo I se denomina la introducción donde se trate de las fiestas y tradiciones 

en la Comunidad de San Vicente de Lacas en cuanto a su historia y evolución, 

caracterizándose por sus orígenes, trascendencia de las prácticas y costumbres 

tradicionales de tal manera representando la diversidad y riqueza cultural. A 

continuación, se complementa con el estado del arte con varias referencias que traten 

sobre el tema de fiestas y tradiciones a lo que se direcciona con el planteamiento del 

problema que salvaguarden las principales fiestas y tradiciones de San Vicente de Lacas 

que se describe posteriormente en la investigación. Por otro lado, también se justifica la 

relevancia de salvaguardar el patrimonio cultural e inmaterial que facilitarían al 

conocimiento, difusión y comprensión del legado cultural, para que las futuras 

generaciones aprecien su identidad, así mismo se establecen los objetivos específicos que 

ayuden a abordar temáticas del proyecto investigativo. 

El Capitulo II se desarrolla el Marco Teórico en la que incluye estudios basado en 

teorías y antecedentes que ayuden a comprender estudios relacionados a la cultura, 

relación que hay entre la cultura, patrimonio inmaterial fiestas, comunidad, religión, 

identidad cultural y minga, también se caracteriza por los ritos y costumbres tradicionales. 

Por último, se describe las diferentes dinámicas sociales y culturales que se entrelaza con 

la aculturación. Este marco sirve para contextualizar los hallazgos de la investigación que 

sirven para la interpretación de resultados que se obtuvo en el estudio de campo. 

El Capítulo III se centra en la elaboración metodológica, el presente proyecto de 

investigación se aplicó el enfoque cualitativo adaptado conjuntamente con las entrevistas 

que se realizó a los diferentes miembros y representantes para explorar experiencias y 

percepciones a los mayordomos, autoridades, mujeres y moradores de la comunidad de 

San Vicente de Lacas. Se utilizó el diseño no experimental para abordar argumentos 

originales de la comunidad de San Vicente de Lacas con estudios de enfoque exploratorio 

y descriptivo con la finalidad de ampliar los conocimientos culturales desde el estudio de 

campo. Durante la recolección de datos se aplicó la observación participante con 

entrevistas semiestructuradas con instrumentos que fueron aprobadas por un experto en 

investigaciones, concluyendo con un informe donde se redacte las conclusiones y 

recomendaciones para posteriores investigaciones.  



18 

 

El Capitulo IV se evidencia los resultados obtenidos del campo de estudio, en este 

caso de la Comunidad de San Vicente de Lacas con relación a las fiestas y tradiciones en 

cuanto a su historia y procesos de evolución. Los datos obtenidos mediante la entrevista 

a mayordomo, exdirigentes, mujeres y moradores del sector, donde se destacan una 

riqueza cultural guardada en la memoria de quienes vivieron momentos de 

transformación cultural. La comunidad de San Vicente se ha destacado por sus fiestas y 

tradiciones que se mantienen activas como la Semana Santa, Mes de mayo: mes de María 

entre otras festividades al igual que otras que solo guardan la memoria de nuestros 

antepasados como la Capitanía, Cuasimodo, Matrimonio tradicional. El rol que prevalece 

la cultura es la minga comunitaria con la participación, organización de las festividades 

culturales en su respectivo tiempo, enfrentando las nuevas dinámicas sociales en un 

mundo globalizado. 

El Capitulo V se finaliza con unas conclusiones y recomendaciones procedentes 

de la investigación obtenidos de las fiestas y tradiciones de la comunidad de San Vicente 

de Lacas de la Parroquia Maldonado del cantón Riobamba. En conclusión, se ha 

destacado la memoria histórica de las practicas, rituales, tradicionales, identidad 

comunitaria. Así mismo se rescata la narrativa oral como puente intergeneracional para 

la revitalización cultural, sin embargo, se evidencia que se debe salvaguardar el 

patrimonio local. Las recomendaciones van direccionadas a las autoridades locales y 

futuros investigadores orientadas en fortalecer la preservación y difusión del patrimonio 

cultural reanimando a las nuevas generaciones en sistematizar y conservar documentos y 

testimonios para facilitar la accesibilidad a los habitantes y futuras generaciones. 

1.1. Estado del arte 

Los orígenes de la comunidad, especialmente su ubicación territorial, los 

conflictos limítrofes y su posterior anexión a Riobamba, permitió que se desarrolle la 

agricultura, ganadería entre otros emprendimientos; por otro lado, la indumentaria, el 

acceso al agua potable, creación de la iglesia, instituciones educativas, casa comunal, vías 

entre otras obras que se realizaron por medio del sistema de la minga. Por último, la 

permanencia de su fe católica, donde nace las fiestas y tradiciones de la Capitanía, 

Cuasimodo, Madre Dolorosa fueron quienes marcaron la historia en la comunidad, eso 

quiere decir que desapareció, pero quedan nominaciones de llamarse “primos”, 

festividades que ya no existen. Actualmente la que más se destaca es la Fiesta de San 



19 

 

Vicente de Lacas, Semana santa, Noche buena o el nacimiento del niño Jesús, Niño Rey 

de Reyes, Mes de mayo, mes de María. 

La comunidad de San Vicente de Lacas no tiene como tal un registro de todas 

estas actividades que se realizaban desde sus inicios históricos, todo lo argumentado esta 

mediante actas, libros, fotografías y testimonios orales que me han proporcionado los 

moradores del sector. 

Según Escudero (2017), en su estudio sobre “Las Fiestas populares en el Ecuador: 

un factor de interacción comunitaria” Considero que, la cultura popular tradicional no 

solo preserva el recuerdo histórico de las comunidades, sino que también fortalece la 

unidad social mediante la participación activa de las personas en la organización y 

desarrollo de eventos festivos.  La comunidad de San Vicente de Lacas ha mantenido viva 

sus prácticas culturales y tradicionales donde muestran quienes son desde sus orígenes, 

historia y evolución. Se pude concluir que el análisis sobre las celebraciones del lugar, 

permite comprender, preservar y transmitir a las futuras generaciones, fortaleciendo la 

participación activa de los habitantes. La historia de la comunidad de San Vicente de 

Lacas está vinculada por un sincretismo cultural.  

Por su parte Pereira (2009), en su libro sobre “La fiesta popular tradicional del 

Ecuador”, identificó ciertas caracterizaciones del fenómeno social y cultural donde se 

muestra una gran diversidad de expresiones e interpretaciones, que dependen 

fundamentalmente de la diversidad y heterogeneidad social, lingüística, étnica y cultural 

de los pueblos y sociedades que la celebran. La información fue recopilada a partir de 

diversos Libros y actas como la de Caserío San Vicente perteneciente al Señor Cesar 

Melena y testimonios, donde se aplicó una metodología cualitativa, direccionada a 

mayordomos, ex autoridades y miembros de la comunidad, la muestra fue no 

probabilística y no experimental, como resultado se evidenció la permanencia y 

transformación de estas actividades religiosas  que generaron una trayectoria histórica de 

un antes y después del lugar, formando una nueva identidad social; concluyendo que la 

organización colectiva lleva al desarrollo en los diferentes ámbitos culturales, sociales, 

políticos, religiosos, económicos y tecnológicos, que van evolucionando las diferentes 

dinámicas que constituye una sociedad en crecimiento cultural.     

De la misma manera, en la Universidad Nacional de Chimborazo, la autora Lema 

(2024), desarrolló una investigación sobre “Tradiciones y costumbres en la comunidad 



20 

 

Santa Teresita de Guabug, parroquia San Juan, cantón Riobamba y su transformación 

hasta la actualidad” el objetivo fue encontrar los factores principales de la transformación 

cultural de las tradiciones y costumbres en los habitantes de la comunidad Santa Teresita 

de Guabug, parroquia San Juan. Cuyo problema fue que las tradiciones y costumbres 

existentes fue la transformación que se dio hasta la actualidad. La metodología que se 

aplico fue la investigación cualitativa de carácter antropológico, lo se desempeñó en 

proporcionar una comprensión real estas costumbres y tradiciones, se aplicaron los 

siguientes métodos, análisis de documentos bibliográficos observación participante, 

entrevistas.  

Después de haber realizado un breve análisis de investigaciones se ve reflejada 

las propias costumbres tradicionales que están alineados con el campo cultural, social y 

religioso, evidenciando un camino de transformación y evolución   de  las comunidades  

en la que interviene las dinámicas modernas, especialmente por los avances tecnológicos 

que traen  las nuevas generaciones y consigo el desconocimiento, y más si no existe 

documentación sellada  donde hable sobre su origen, es una de las consecuencias de 

extinguir la  identidad de donde provienen sobre todo quienes fueron nuestros primeros 

residentes del lugar. Este estudio se ha realizado con la finalidad de dejar huellas y rastros 

de sus inicios, desarrollo y transformación cultural con los respectivos indicios 

investigativos.   

Asimismo un artículo científico publicado por los autores Alvarado y otros (2024), 

sobre “Los Reyes de San Vicente Ferrer de Yaruquíes: una visión desde la educación”, 

identificaron que la investigación brinda un espacio de significación patrimonial, 

diversidad cultural   y   encuentro   social, desde un enfoque educativo que estudia y 

representa a los Reyes de San Vicente Ferrer dentro del ámbito educativo, enfatizando su 

importancia para el desarrollo histórico y cultural de los alumnos. Se destaca lo 

importante que es examinar de manera crítica los recursos educativos y cómo influyen en 

la formación de la identidad a nivel local y nacional.  

En el contexto de la historia y la cultura, se sitúa a estos reyes como componentes 

importantes para afianzar la identidad de Yaruquíes, haciendo referencia a 

investigaciones anteriores que han tratado su impacto a lo largo de la historia. El artículo 

resalta, en términos de representación en textos escolares y otros medios educativos, que 

evalúen el impacto pedagógico en la enseñanza y aprendizaje lo que permite fortalecer la 

educación local.



 

21 

 

1.2. Planteamiento del problema 

1.1.1. Formulación del problema 

Ecuador es considerado como un país pluricultural y multiétnico que tienen una 

gran variedad en riqueza cultural en cuanto a las fiestas y tradiciones, en donde cada una 

de ellas encierran una identidad cultural la cual conserva una trayectoria histórica en 

cuanto a sus orígenes, por otro lado, las costumbres son aquellos reflejos del patrimonio 

cultural. Por su parte, Valarezo (2009), atribuye que la fiesta es como un fenómeno social 

y cultural donde se muestra una gran diversidad de expresiones e interpretaciones. Estas 

dependen fundamentalmente de la diversidad y heterogeneidad social, lingüística, étnica 

y cultural de los pueblos y sociedades que la celebran. 

Una de las problemáticas que presenta la comunidad de San Vicente de Lacas 

sobre las fiestas y tradiciones que se transmitieron de generación en generación y forma 

parte del patrimonio cultural inmaterial. Sin embargo, existe una carencia de registros 

sistemáticos y etnográficos que trate sobre su legado cultural de como se ha originado y 

cuáles han sido sus cambios y que significado brinda a los habitantes del lugar.  

Uno de los impactos que ha generado la desaparición parcial y total es por la falta 

de estudios centrales que traten sobre evolución histórica de las fiestas y tradiciones en 

cuanto a la Capitanía, Cuasimodo (Señor de la misericordia), Cruz de Mayo, matrimonio 

tradicional, la entrega de herencias, otras que han dado realce es la fiesta de los Reyes 

Magos, Homenaje a San Vicente de Lacas, Semana Santa, Mes de mayo: mes de María; 

se mantienen en vigencia. 

 Debido a los diversos factores sociales, económico, religiosos, culturales, la 

participación social se ha visto afectada: debido a las nuevas dinámicas sociales y 

culturales como la modernización, aculturación que generaron cambios y un total 

desconocimiento sobres sus inicios y raíces ancestrales, la discontinuidad que surge con 

los grupos sociales, en este caso los mayordomos o priostes en su mayoría, además, esta 

situación amenaza la cohesión comunitaria y transmisión cultural. 

Por ende, es necesario investigar de manera ordenada participar en cada una de 

las actividades, relatos y testimonios vinculados a las festividades religiosas. Para conocer 

el problema se complementó con la revisión de diferentes fuentes bibliográficas, como 

libros, actas, tesis, que abordaron temáticas relacionadas con las fiestas y tradiciones a 

nivel general, una vez definido el objeto de estudio, surgió la necesidad de revisar los 



 

22 

 

diversos acontecimientos y hechos históricos que generaron cambios significativos en su 

origen, desarrollo y transformación.  

En la investigación se platearon las siguientes interrogantes: ¿Cuáles son las 

principales fiestas y tradiciones de la comunidad de San Vicente de Lacas y cómo han 

evolucionado en las últimas décadas? ¿Qué significados sociales y religiosos articulan 

estas celebraciones y qué actores participan? ¿Qué papel cumple la minga en la 

organización y continuidad de las festividades?  

1.3. Justificación 

La presente investigación se justifica por la necesidad y utilidad al facilitar el 

conocimiento, difusión y comprensión del legado cultural de la comunidad de San 

Vicente de Lacas, con la finalidad de fortalecer la transmisión intergeneracional y 

promover la identidad local por parte de las futuras generaciones. Por ende, el estudio 

busca analizar como estas prácticas contribuyen en la preservación de la identidad y la 

cohesión social. A través de estas expresiones, se demuestran diversas manifestaciones 

culturales, lo cual permite englobar sobre el origen y transformación histórica que ha 

influido en el desarrollo. Así este estudio investigativo aporta una base conceptual y 

descriptiva para la valoración y conservación del patrimonio cultural inmaterial de San 

Vicente.  

Este estudio contribuye en ser el primer registro sistematizado enfocado en 

documentar, clasificar y archivar de manera organizada sobre las festividades y 

tradiciones de la comunidad de San Vicente de Lacas.  Se orienta en bases etnográficos e 

históricos, integra fuentes como archivos locales, prácticas culturales, capturando 

archivos locales y la memoria oral de antiguas generaciones. Esto ha permitido una 

reconstrucción histórica de las prácticas y costumbres tradicionales (fiestas religiosas, la 

vestimenta, gastronomía, agricultura, el agua, por último, el desarrollo económico) así 

como varios hechos culturales que se manifestaron en la comunidad. Y cabe remarcar, 

varias de ellas que aún se mantienen otras que se extinguieron o se transformaron con el 

tiempo. 

 Los principales beneficiarios de esta investigación son los moradores de la 

comunidad de San Vicente de Lacas, a quienes se les facilitará un recurso histórico e 

identitario que se contribuirá en fortalecer la identidad cultural. De la misma manera a las 

autoridades Locales o el cabildo, que pueden utilizar para la gestión y organización de 



 

23 

 

festividades culturales. Este material servirá como un recurso didáctico para las 

instituciones de la localidad. Por último, esta fuente de investigación primaria ayudará a 

varios investigadores y futuros proyectos investigativos. 

La iniciativa de esta investigación no solo es describir, analizar su trayecto 

histórico y evolutivo de las fiestas tradicionales, sino que también busca transmitir, 

difundir su legado cultural. Por otro lado, las fiestas y tradiciones juegan un papel 

fundamental en la vivencia de cada ser humano, que conforma una sociedad cultural, 

bases que permitieron explorar con más amplitud los conocimientos relacionados con la 

cultura, cada uno de estos puntos importantes que se enlazan con la rama de las Ciencias 

Sociales, lo cual representa, ser un aporte más para el patrimonio cultural material e 

inmaterial.  

Para la carrera de Pedagogía y las Ciencias Sociales, esta investigación es un 

aporte más en el campo de estudio que puede ser utilizado como material didáctico y de 

referencia histórica en la rama de las Ciencias Sociales, en la asignatura de BGU, y un 

aporte más a los profesionales del área de Ciencias Sociales, que se radica en el 

fortalecimiento de conocimiento sobres estas fiestas y tradiciones para enriquecer en el 

marco académico, este conocimiento puede ser utilizado en las diferentes disciplinas 

como son la educación en el estudio histórico y antropológico en cuanto a los  temas que 

traten de culturas, identidades e interculturalidades. 

Por último, el desarrollo de la investigación, es útil para generar conocimiento 

intangible a lo tangible, sobre todo, motivar a los niños, los jóvenes, autoridades locales, 

educadores y miembros de la comunidad, fomentando la unidad y participación de manera 

conjunta. Generando en ellos el compromiso para salvaguardar, revivir las fiestas y 

tradiciones que fueron y continúan siendo parte de la comunidad de San Vicente de Lacas.  

Más que buscar plasmar un componente documental, se pretende mantener y fortalecer 

la identidad comunitaria que, desde su narración histórica, están bajo las carencias de las 

políticas, normas y leyes que beneficien al patrimonio cultural.   

 

 



 

24 

 

1.4. Objetivos 

1.1.2. Objetivo General 

- Analizar la historia y evolución de las fiestas y tradiciones de la comunidad de 

San Vicente de Lacas, parroquia Maldonado, cantón Riobamba, durante el 

periodo 1964–2025, para documentar sus significados y dinámicas de 

participación 

1.1.3.  Objetivo Específico  

- Identificar las principales festividades y prácticas rituales vigentes y su cronología 

histórica en San Vicente de Lacas. 

- Describir los significados religiosos y sociales atribuidos por distintos actores 

(exdirigentes, mayordomos, mujeres). 

- Examinar las transformaciones en organización, ritualidad, participación y el rol 

de la minga en dichas dinámicas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

25 

 

2. CAPÍTULO II: MARCO TEÓRICO 

2.1. Fundamentación teórica 

Existe una serie de investigaciones que están enmarcadas a las fiestas populares y 

tradicionales, donde los investigadores fundamentan desde su criterio ético, moral y 

científico, brechas que manifiestan la identidad cultural, representando las diferentes 

expresiones de carácter político, social, económico y cultural. Que engloba una sociedad 

de diferente índole y cada una con la autenticidad del lugar. 

2.1.1. Origen de la Cultura  

Según Luna (2013), la cultura “un concepto que surgió con la finalidad de 

oponerse a la alta cultura, esto debido a las teorías racistas que se impregnaban en el 

primer estadio de la Antropología. Con esto se intentaba plasmar las diferencias que 

existieron en los diversos grupos humanos” (p.3). Esto indica que la cultura no es un 

centro de exclusividad de diferentes grupos sociales, sino el reflejo que tienen las 

diferentes experiencias y formas de vida que hay en la sociedad. 

 La palabra cultura se deriva de varios significados como: habitar, cultivar, 

proteger, honrar con adoración, su uso surge durante el imperio Romano hasta la Europa 

del siglo XVI. La palabra cultural proviene del latín cultus de la época del renacimiento 

que se enmarca a ser persona culta que forma parte de la élite que pertenecieron al globo 

cultural exclusivo para los artistas, filósofos, literatos entre otros, en donde varios 

estudios antropológicos resaltan a las jerarquías que pertenecían este conjunto de 

hombres. Esto demuestra que la cultura estaba limitada a ciertos grupos sociales en sus 

principios, con el tiempo se ha evolucionado e integra más la diversidad de conocimientos 

y prácticas de varios grupos colectivos (Jiménez, 2012). 

1.1.4.  Patrimonio cultural inmaterial 

La investigación se enmarca en la convención para la salvaguardia del patrimonio 

cultural e inmaterial Unesco (2003), desde un plano internacional la Unesco reconoce el 

respeto a la diversidad cultural de modo que se consideraron crear inventarios, archivos, 

implementación de programas escolares determinando la identidad cultural de los pueblos 

y comunidades con el fin de construir una riqueza cultural que están arraigadas con la 

historia, idioma y diferentes manifestaciones culturales. Según el Instituto Nacional de 

Patrimonio Cultural (2013), el “conjunto de prácticas saberes y representaciones vivas 



 

26 

 

fueron recreadas continuamente gracias a las personas” (p.12), son el repositorio vivo de 

un lugar logrando obtener un vínculo dinámico con la sociedad común. 

2.1.2. Relación que hay entre la cultura, patrimonio inmaterial y fiestas  

Significados culturales  

Se expone diferentes conceptos de la cultura según varios autores, como se revelan 

a continuación:  

Según Luna (2013), el concepto de cultura surgió para oponerse a la idea de que 

hay gente con cultura e incultos, los que tienen esa Alta Cultura que define un grupo en 

concreto minoría, por cierto, de la gran masa sin cultura ni media ni baja. Sin embargo, 

la palabra cultura ha generado una popularidad para regirse más a los conocimientos que 

vienen de lo “intangible que define un grupo, usualmente extraño y diferente el nosotros 

y el otro para las masas de los espectadores, oyentes y demás categorías que se quiera 

encontrar” 

De esta manera se dejan las jerarquías, creando así una concepción amplia que 

pretende distinguir a los diferentes grupos sociales y sus prácticas. El investigador 

muestra desde su punto de vista lo que es la cultura, que no abarca a una sola persona, 

sino a un conjunto de individuos donde dan sus aportaciones ideológicas, sociales y 

culturales, desde la concepción histórica, tienden a ser parte de un conjunto. Sin embargo, 

es cuestionada consecutivamente por las nuevas generaciones, que se enfatiza en la 

evolución y transformación cultural. 

Grantz (2017), concibe a la cultura “como un sistema de orientación social o un 

mapa mental, entonces representa la totalidad de los valores y normas, estilos de vida y 

formas de conocimiento, patrones de pensamiento, acción y percepción compartidos 

socialmente” (p.1). En otras palabras, el autor quiere mencionar que, la cultura es un 

sistema complejo que se ha evolucionado con el tiempo, lo que distingue dentro de un 

conjunto de sociedades, la una, de la otra, acorde a su ambiente social, incluyendo 

elementos culturales diversos, tanto en lo práctico y espiritual. Esto facilita al ser humano 

contemporáneo que se vaya desarrollando la acción de integrar y crear identidad. 

Desde este enfoque, Páez et al. (2008), destaca que la cultura se constituye como 

un "conjunto de conocimientos compartidos por un grupo de individuos que tienen una 

historia común y participan en una estructura social” (p.3). Además, desde el punto de 

vista antropológico del autor, consideran que la antropología simbólica y cognitiva, el 



 

27 

 

conjunto de actitudes, normas, creencias y valores que orientan las conductas, y que son 

compartidas por los miembros de una nación o grupo, constituyen la cultura. 

Por otra parte, Giménez (2005), señala que la cultura se constituye desde: 

La dimensión simbólica de la sociedad “toca”, aparece, está presente, 

prácticamente en todas las prácticas y procesos sociales. Además, se manifiesta 

de forma más explícitamente en los procesos de significación, de producción de 

sentido y de comunicación, donde los códigos o acuerdos sociales aparecen 

implícita o explícitamente (p.2).  

Desde lo anteriormente contextualizado se puede considera que la cultura en 

particular se enfatiza en las creencias, arte, moral las leyes y costumbres, entre otros, lo 

que promueve una comprensión más clara de los distintos grupos sociales, que permite 

apreciar la riqueza y diversidad cultural de la misma. 

Se puede considerar que la cultura desde su concepción tiene varias 

interpretaciones, desde ya enfrentándose a la gran diversidad cultural que se determina 

por un contexto y disciplina de gestiones, se cree que surgió de un conjunto de creencias 

simultáneamente por un grupo de seres humanos que tienen una historia común y que 

participan en una organización social, eso quiere decir, que ha sido el centro de fuertes 

críticas.   

2.1.3. La relación con el patrimonio cultural y las fiestas  

La Unesco (2024), trabaja con salvaguardar el patrimonio vivo para que se 

enriquezcan la vida de las comunidades siendo innovadores de patrimonio cultural, 

también a dado prioridad a las generaciones jóvenes que gustan aprender, conocer, 

documentar las diferentes prácticas que son transmitidas de generación en generación. La 

grande parte de estas prácticas religiosas se mantiene en vigencia por ende la mayoría de 

grupos culturales practican la danza, música, gastronomía lo que permite mantener una 

memoria colectiva viva de un determinado lugar gracias al respeto y la creatividad del ser 

humano, proyectándose al futuro sin olvidar sus raíces culturales. Mientras que las fiestas 

tradicionales son manifestaciones culturales que se entrelaza con la sociedad religiosa, 

social sobre todo llevando la simbología para demostrar su identidad y memoria histórica 

de los pueblos.  

Lo que busca la Unesco es mantener vivas estas prácticas religiosas 

salvaguardando la cultura material e inmaterial demostrando de esa manera el reflejo vivo 



 

28 

 

de generaciones pasadas, esto se trasmite más por medio de la convivencia social y 

comunal. 

2.1.4. Significado de Fiestas  

Según, Ramírez (2019), la palabra fiesta proviene del vocablo latino festum es el 

plural de festa, considerada un rito social compartido entre un grupo de personas donde 

se marca un cierto acontecimiento a modo de celebración. Las fiestas son construcciones 

míticas simbólicas en las que se manifiestan las creencias, mitos, concepciones de la vida 

y del mundo, los imaginarios colectivos y están asociadas a algunas etapas del ciclo vital 

de la economía, de las creencias religiosas, de la política y de otras motivaciones 

humanas. Se transmiten por tradición y son originales y propias de una sociedad, en un 

espacio y un tiempo determinado. 

De la misma manera, se considera que en teoría la fiesta según varios 

investigadores se constituye de un conjunto de expresiones acorde a los espacios sociales, 

político y cultural, se considera que las creencias están ligadas a las acciones y 

actuaciones que forman parte de una población. Considerando que las fiestas son la base 

fundamental para la identidad cultural, ayudando a reafirmar la integración social en la 

sociedad y que ha alcanzado la categoría de fiesta turística nacional, y encontrarse con 

diversas tradiciones religiosas. 

Por su parte Lara (2015), aunque la fiesta se manifiesta de manera superficial 

como sinónimo de ocio, descanso, juego y pereza, enfrentada casi de manera natural al 

tiempo ordinario del trabajo. Sin embargo, la fiesta como hecho social va más allá de esta 

vaga definición.  

En conclusión, la fiesta es un producto social donde se reflejan las creencias de 

un determinado grupo. Esto indica que también está influenciada a un rito social, 

conllevado a la celebración donde predomina el sentido de la vida, conocido por su 

integración social, manifestando una estrecha comunicación de sociedades diferentes, 

donde se muestran costumbres, tradiciones, ritos y ceremonias. Asimismo, cada una de 

estas celebraciones posee su tiempo, lugar, espacio, que lo encaminan a 

conmemoraciones o acontecimientos que ocurrieron o nacieron en el pasado y lo plasman 

hoy en día en homenajes, celebridades culturales y comunitarias, como en iglesias, 

escuelas, casas o comunidades enteras. Todas estas solemnidades tienen su trayecto 

histórico, que hoy en día lo manifiesta de manera cultural. Un ejemplo claro es la fiesta 

en homenaje a San Vicente de Lacas entre otras celebridades. 



 

29 

 

2.1.5. Clasificación de las Fiestas  

Las fiestas son manifestaciones culturales e históricas de los pueblos y 

comunidades, cada una con su versión original, respetando la tradición cultural. De tal 

manera, que se entrelazan con varias ramas sociales y están alineadas a una sociedad 

dinámica y no sólida. 

2.1.5.1. La fiesta como Juego  

Valarezo (2009), explica que las “actividades festivas son constantemente 

comparadas con las que componen el juego: ambas interrumpen el tiempo productivo y 

abren momentos de distracción y entretenimiento, unas y otras trastocan los dominios de 

la realidad y la ficción y emplean la oposición serio-jubiloso” (p.11). Esta recreación de 

momentos festivos, frente a la rutina permite compartir significados culturales dentro de 

la comunidad. 

Se atribuye a la que las fiestas como un juego se manifiestan en reuniones sociales 

que permiten y facilitan la interacción, proporcionando la recreación y entretenimiento, 

debido a que abren momento de entretenimiento y distracción debido a que poseen 

dominio de la ficción y la realidad. 

2.1.5.2.  La fiesta como culto  

Según, Valarezo (2009), menciona que las festividades se centran en un conjunto 

de creencias, valores e ideas que se crean de manera colectiva entre los participantes. 

Abordan festividades de carácter religioso entre plegarias, invocaciones y sacrificios, 

entre ellas las prácticas profanas que son: los desfiles, ofrendas, celebraciones, discursos 

y representaciones. Ambas representan un aspecto simbólico o transcendental de la 

sociedad. 

Se considera que la fiesta como culto es una celebración colectiva sea esta 

religiosa o cívica, la funciona como un ritual que permite mejorar la identidad de un grupo 

y fortalecer los valores compartidos generando un mística o sentido trascendente de las 

personas que participan.  

2.1.5.3. La fiesta como fiestas 

La fiesta se compone de un conjunto de individuos que demuestran su empatía, 

entusiasmo y alegría en la vida social, se caracteriza por el exceso, de evasión y de ocio, 

de brillo y de gala, la música y la danza, las chanzas, los juegos, las comidas y las 

competencias también forman parte del libreto festivo (Valarezo, 2009).  



 

30 

 

Las fiestas zona tribuidas como eventos sociales, religiosos o culturales que 

permiten celebrar de manera colectiva los acontecimientos o los elementos identitarios de 

una comunidad, la cual marca una ruptura de lo cotidianos afirmando los lazos grupales. 

Los elementos que con mayor fuerza se detallan en las fiestas son la música, la comida, 

el baile, los rituales y las tradiciones.  

2.1.5.4. La fiesta como arte 

Para Valarezo (2009), señala que “las fiestas también renuevan la experiencia de 

lo real descubriendo significados nuevos, reinstauran el deseo de vivir en comunidad, 

custodian el lugar de fundamentos y las últimas verdades, los enigmas de la colectividad” 

(p.16). 

Se considera como arte debido a que manifiesta e integra una obra toral en la cual 

se incluyen elementos artísticos como la música, la danza, la pintura, arquitectura, 

escultura y vestuario, dicho elementos trasciendes y transforman en el espacio y tiempo 

lo cual generar una experiencia comunitaria e inmersiva.  

2.1.5.5. La fiesta como comunicación 

Según Valarezo (2009), profundiza que “las festividades transmiten una alta carga 

comunicativa. La intensificación de los lazos colectivos y el estímulo de la sensibilidad 

habilitan un espacio privilegiado para la transmisión y recepción de todo tipo de mensajes: 

a través de la experiencia compartida y mediante los recursos retórico” (p.17). 

Este tipo de fiestas ayuda a reforzar los lazos familiares y comunitarios el cual 

permite afirmar la identidad colectiva, la cual permite expresar gratitud, alegría incluso 

llega a transmitir los valores y tradiciones de generación en generación por medio los 

rituales, actos simbólicos y la festividad de la misma. La reunión permite que las personas 

lleguen a sentirse parte de una sociedad, comunidad o familia lo refuerza y beneficia el 

bienestar personal.  

2.1.5.6. La fiesta religiosa  

Para Salles (1995),las fiestas son “manifestaciones culturales que transforman el 

sentido y la decoración de los espacios públicos, plazas y calles se llenan de bullicio 

popular” (p.31). Es una clase de celebración que tiene como finalidad primordial, venerar, 

honrar una entidad divina ya sea un santo o una figura sagrada que identifique a un lugar 

determinado, de esta manera enmarcando la tradición, fe y devoción, en unidad de quienes 

hace florecer en las fiestas con símbolos, rituales, ceremonias, oración, música y danzas. 



 

31 

 

 Es una celebración de tipo comunitaria y espiritual la cual es basada en la práctica 

de creencias hacia una fe o devoción especifica, dichas actividades suelen tener un 

periodo de un día y de varios días, en este tipo de fiestas los individuos llegan a tener un 

acercamiento a un mundo espiritual, en estas fiestas es común conmemorar figuras y 

dogmas centradas en una religión.  

2.1.6. Fiesta popular y ritualidad 

Según Durkheim, citado en Sociology Institute (2022), “estos ritos no son meras 

expresiones de fe, sino acciones que unen a las personas, reafirman sus valores 

compartidos y fomentan la solidaridad social” (s.p.). En opinión cabe mencionar que los 

ritos son un complemento de una sociedad activa que tiene el compromiso de mantener 

sus valores, creencias colectivas.  

1.1.5. Las funciones sociales de los ritos religiosos 

De acuerdo con Durkheim (2022), “se crean un sentido de unidad, reafirman las 

normas colectivas, abordan las crisis sociales y preservan la continuidad cultural” (s.p.). 

Por lo tanto, los ritos religiosos se mantienen por medio de las creencias y prácticas que 

se comparten entre comunidades culturales, de esa manera afrontan los cambios y 

desafíos sociales que existen en la sociedad moderna. 

De los tres tipos de ritos según Durkheim el que se aplica en los resultados de la 

investigación son: 

2.1.6.1. Los ritos conmemorativos 

 Los que prevalecen con el transcurso del tiempo donde honran y guardan la 

memoria cultural de los eventos, ceremonias religiosas que mantienen la continuidad 

histórica e identidad cultural de las comunidades por medio de convivencias sociales, de 

esta manera resguardando las enseñanzas y practicas ancestrales y tradicionales. 

Durkheim manifiesta que los ritos conmemorativos cumplen una función social 

que se alinea con la sociedad colectiva, al mantener lazos ancestrales guardan la memoria 

histórica en las nuevas generaciones ya no por medio de prácticas religiosas sino por 

medio de la convivencia social. Uno de los ejemplos claros que se puede mencionar es 

las fiestas que cumplieron su tiempo histórico y de las que aún se mantiene en vigencia 

en la comunidad de San Vicente de Lacas, una de ellas es la fiesta de la capitanía una 

práctica religiosa de antaño y otra más actual en homenaje a San Vicente Ferrer, Semana 

Santa entre otras fiestas que más se destacan en la investigación. Los legendarios de estas 



 

32 

 

fiestas se quedaron con huellas, rasgos y costumbres de esta celebración de la capitanía, 

se evidencia en una convivencia social en su manera de accionar dentro del grupo 

colectivo, mientras que la Fiesta a San Vicente Ferrer tiene nuevas costumbres que ayuda 

reconectar con la fe comunitaria desde los más pequeños que son los niños, jóvenes 

adultos y mayores, han demostrado una fe inquebrantable. 

2.1.6.2. Liminalidad y Comunitas (Turner)  

Es un concepto claro desarrollado por Widmann (2024) y ampliado por Víctor 

Turner es fundamental para entender sobre las fiestas y tradiciones especialmente de 

transición simbólica. Trata de los ritos de paso de entre ella está la liminalidad o la 

intermediación, transición y finalmente la reincorporación, pasa cuando un pueblo 

mantiene su lineamiento cultural con prácticas religiosas. Por ende, el ser humano 

corrompe con su rutina diaria y se adapta a las actividades festivas que se realizan 

momentáneamente tomando cargo del compromiso que se otorgó a la persona creando de 

esa manera lazos de convivencia y armonía social.  

Finalmente, Turner dice que en el “proceso liminal se impregna de conocimientos 

y características relevantes para su nuevo estatus social” que también cumple con “las 

jerarquías tradicionales y las diferencias sociales se suspenden temporalmente, lo que 

conduce a un mayor sentido de comunidad y camaradería igualitaria entre los neófitos y 

la comunidad” 

Las exposiciones de comunitas de Turner se refiere a cambio radical que surge en 

un individuo hacia una comunidad entera que está marcada a los cambios sociales y 

medios tecnológicos ayudan a fortalecer la cohesión social por medio prácticas rituales, 

creando espacios que canalicen la identidad y la cohesión social de las comunidades. 

Además, brindan la oportunidad de resolución y cambios sociales para asimilar los 

cambios sociales, son instrumentos que sirven para promover, fomentar y comprender los 

diferentes grupos sociales. 

En opinión cabe destacar que los ritos de paso se aplican en la vida cotidiana en cuanto 

lo que es comunitaria, social y cultural, la clave principal que ayuda cada cierto tiempo a 

las comunidades a ser activos en diferentes actividades sociales que realicen los 

organizadores de la comunidad, de esa manea se puede verificar la vida social que está 

llevando el lugar. 



 

33 

 

2.1.6.3. Carnavalesco  

Es una visión del mundo donde se rompen las reglas y se celebra la vida, se puede 

evidenciar en los pueblos de quienes organizan homenajes patronales o tradicionales. 

Bajtín (1987), explica que durante la celebración del carnaval “Es imposible escapar, 

porque el carnaval no tiene ninguna frontera espacial. En el curso de la fiesta sólo puede 

vivirse de acuerdo a sus leyes, es decir de acuerdo a las leyes de la libertad” (p.7).  No ve 

la diferencia de clases sociales, rompe normas que se deslinda un momento de la rutina 

de la vida y se permite vivir en autenticad de los que es el ser humano como tal.  

1.1.6.  La fiesta religiosa en América Latina (Brandes/DaMatta). 

América Latina se caracteriza por la diversidad de culturas que nacieron del coche 

cultural con las civilizaciones mayas, aztecas, incas especialmente de los pueblos 

originarios, generando el mestizaje en su gran mayoría de los españoles. Y el resultado 

de estas fiestas religiosas en América Latina se caracterizan por su diversidad de 

creencias, practicas, religiones, culturas y tradiciones que están enmarcadas con el 

catolicismo con raíces del mestizaje cultural y espiritual lo que generó la imposición de 

la religión católica y creando la resistencia indígena, a raíz de ella se rinden homenajes a 

santos, cristos y vírgenes donde triunfo la evangelización. 

Como señala de la Torre (2021), que “la religiosidad popular es aquella que se 

refiere a la religiosidad del pueblo como una religiosidad liberadora de las opresiones” 

(p.263). Por otro lado, la religiosidad en la actualidad ha generado un sincretismo con la 

cosmovisión andina, donde el pueblo muestra su fe, prácticas, rituales, identidad e historia 

donde se reflejan lo sagrado y lo profano. 

2.1.7. Fiesta y tradiciones en el Ecuador  

Las festividades en el Ecuador se muestran por medio de juegos, fiestas 

patronales, ancestrales y costumbres tradicionales que son el reflejo de la identidad 

cultural en cada rincón del país. Así mismo Álvarez (2013) citada en la UNEMI (2019),  

menciona que los “juegos tradicionales son importantes porque preservan la cultura de 

cada región, además transmiten reglas, permiten seguir instrucciones y normas que se han 

establecido de generación en generación” (p. 3). Las principales costumbres se originan 

en las cuatro regiones del Ecuador revelando la diversidad cultural. 



 

34 

 

2.1.8. Fiestas patronales del barrio  

Iracheta y Montes (2009), argumentan que el “sistema ha sido el eje de la 

reproducción de las identidades étnicas y culturales, ha permito la reproducción 

económica, social, cultural y política de las comunidades indígenas” (p.42). Estas 

actividades se realizaban especialmente en la comunidad de San Vicente de Lacas en sus 

fiestas patronales demostrando su cultura, y tradiciones religiosas del Niño rey de Reyes, 

Semana Santa, Mes de Mayo: mes de María entre otras, tradiciones como fue el 

matrimonio, la capitanía y la herencia, sobre todo en las fiestas de antaño las personas 

que tenían más recursos económicos eran quienes voluntariamente para cumplir con el 

compromiso de mayordomo de la fiesta patronal cargos que fueron concedidos por el 

pueblo. 

2.2. Conceptualización de identidad cultural 

Varios autores exponen diversas definiciones sobre el concepto de identidad 

cultural, desde sus diferentes perspectivas teóricas: 

Dentro de este orden de ideas, para Campos (2018), implica la permanencia de la 

identidad de la persona: 

En distintas instancias de su trayectoria vital en un contexto más amplio que no 

cambia de estado, como puede ser la propia comunidad para el individuo, resulta 

de la búsqueda del sí mismo mediante la imaginación que le permite un proyecto 

y libertad a cada existente, busca lograr un proceso de integración y superación de 

las contradicciones que surgen internamente en un ser humano, manteniendo así 

recordatoriamente el sentido por sobre los cambios corporales (p. 204). 

Se puede atribuir, que la identidad cultural es la base esencial, para la comprensión 

de las ciencias humanas. Desde los inicios de las disciplinas es evidente que su 

permanencia ha funcionado como fuente de elevación del espíritu, entendido como una 

expresión cultural para enriquecer el mundo interior que se ve reflejado en las actitudes, 

aptitudes y creencias, arte, música, lenguaje entre otros. 

2.2.1. La religiosidad  

Según Araujo (2009),  describe que la religiosidad andina es un mestizaje 

religioso, donde diversos elementos andinos son cristianizados y otros tantos aspectos 

cristianos son andinizados, dinamizando así estrategias de mantenimiento de sus prácticas 

fundamentales en el cotidiano, mismo en los casos de que algunas de las manifestaciones 



 

35 

 

religiosas indígenas sirvieron apenas de referencia implícita para adaptaciones 

superficiales y prácticas más lícitas que plenamente fueran asumidas y autónomas, 

De la misma manera Ghasemisarukola et al. (2025), considera que, la religiosidad 

llega a ser entendida desde cinco aspectos como son las creencias, las prácticas religiosas, 

las experiencias, el conocimiento y las consecuencias. Esto implica las formas en las 

personas llegan a generar una conexión con la espiritualidad y la dotrina la cual encuentra 

significado en la vida. 

Se puede atribuir que gracias al intercambio que surge en las comunidades 

consiguieron preservar sus tradiciones culturales y poder aplicar esencialmente en la vida 

diaria, en ciertas situaciones estas prácticas se conservan otras se transformaron o se 

adaptaron en el campo social y tomadas como propio del lugar. 

2.2.2. Comunidad  

López (2022), relaciona “al ser humano, acorde a las costumbres y tradiciones, 

que son manifestaciones de los sentimientos afectivos y emotivos, que son propiamente 

de una acción de quienes son parte de la misma sociedad” (p.110). Mas allá de ser una 

comunidad, existe un conjunto de personas que comparten el mismo espacio de 

convivencia, donde transmiten creencias, valores y costumbres que fortalecen la identidad 

de un grupo, se considera como un soporte fundamental para la cohesión social. 

La comunidad es uno de los conceptos de mayor uso en el lenguaje común debido 

a los Múltiples significados que se le otorgan, dependiendo del ámbito o dimensión de la 

realidad social en que se aplica. Hay quienes resaltan ciertas características vinculados al 

asentamiento territorial común de los pobladores de una agrupación humana, otros 

destacan a la comunidad como una forma particular de desenvolvimiento social, otros 

más la identificación como una forma específica de relación social (López, 2022). 

Entonces se puede considerar que la comunidad es un grupo de personas que 

poseen intereses y características comunes, en estos se pueden incluir costumbres, valore, 

idiomas, religión y tradiciones; por lo general las personas que lo componen son 

miembros de un mismo lugar o territorio.  

2.2.2.1. Comunidad étnica 

López (2022), plantea que “la comunidad étnica, el grupo étnico, no es en sí 

mismo una comunidad sino tan sólo una ‘colectividad’ o grupo y no ‘comunidad’ efectiva 



 

36 

 

como el clan, a cuya esencia pertenece una acción comunitaria efectiva” (p.114). En 

esencia, un grupo étnico es una agrupación de individuos, donde comparten su origen e 

identidad, pero no llevan a cabalidad en el diario vivir, por otro lado, la comunidad en si 

es convivir, conocer y compartir con las personas que están a nuestro alrededor. 

La comunidad étnica es atribuida como aquel grupo de personas que esta ligados 

por una identidad cultural compartida en la cual se incluyen elementos como la religión, 

la economía, el idioma las costumbres, las tradiciones y la historia en común de una la 

cosmovisión propia.  

2.2.2.2. Comunidad religiosa  

López (2022) determina que “las relaciones sociales compartidas que se derivan 

de toda acción originada por motivos religiosos o mágicos. La acción cuya motivación es 

religiosa o mágica aparece en su existencia primitiva orientada a este mundo” (p.114). 

Esta se compone de un grupo de individuos que comparten la misma creencia, fe, 

prácticas religiosas y valores, es lo que une al ser humano a ser parde de un conjunto 

social de vida. 

Esta comunidad es entendida como el grupo de personas que comparten vínculos 

en común como las creencias, las practicas espirituales y los valores que se unen para 

vivir una fe, así como la relación que poseen las personas con lo que ellos consideran que 

es sagrado, divino o espiritual; su objetivo de generar una fraternidad en el grupo. Se 

rigen por reglas o estatus que regulan su vida, actividades y organización.  

2.2.3.  La religión  

La religión se direcciona directamente con una identidad colectiva, generando un 

componente de integración social, ejerciendo de esa manera un sistema compartido de 

creencias, valores, y normas culturales. Desempeña un papel fundamental en la 

organización de una sociedad que en tiempos antiguos.  

De la misma manera, es asimilada como forma de identidad y de expresión de la 

resistencia indígena, muchas veces las manifestaciones religiosas y culturales fueron más 

efectivas para la continuidad aborigen, más que las fugas masivas, los suicidios y los 

levantamientos violentos, que desde luego tuvieron gran incidencia en determinados 

momentos de la vida colonial  (Ayala, 2008)  

En resumen, la religión desde tiempos antiguos, fue y es una estrategia para 

someter a los pueblos originarios. Y uno de los ejemplos claros que tenemos es, la 



 

37 

 

conquista española al Nuevo Mundo, quienes utilizaron la doctrina como instrumento 

para imponer o manipular sobre la obediencia a un Dios espiritual, a un ser supremo que 

trae la salvación. Lamentablemente, la evangelización fue aprovechada por los 

conquistadores para despojar de sus pertenencias y expulsar de sus patrimonios a la 

cultura indígena e imponer sus costumbres y tradiciones, a lo que viene a ser la 

aculturalización.  

2.2.4. Teoría de las tradiciones  

Resumiendo, que la tradición es un fenómeno cultural que se ha venido 

construyendo y renovándose con las sociedades interculturales, como las tradiciones 

religiosas, festivas, comunicativas, normativas, técnicas, estéticas, culinarias, recreativas 

donde muestran varias manifestaciones culturales que identifica a la sociedad desde los 

diferentes contextos sociales, como el lenguaje, la religión y las ciencias sociales, todo lo 

que está constituido por una comunidad en la que refleja la identidad cultural, 

especialmente con las sociedades tradicionales.  

Se destaca por ser una herramienta que estudia las sociedades culturales y varias 

disciplinas que están dentro del campo histórico, que está ligadas a la antropología y 

sociología.  

Asimismo, García (2005), comprende que en la tradición existe un conjunto de 

reglas, de formas de hacer, de técnicas, que se transmiten de padres a hijos, de maestros 

a discípulos, y de unas generaciones a otras. Es un depósito de sabiduría y experiencia 

acumulado durante años y siglos, que trasciende la del individuo. 

Es por ello que se puede considerar que la fiesta es un conjunto de ideologías, 

doctrinas, ritos y costumbres que nuestros antepasados heredaron a la nueva generación. 

Es decir, que consigo trajeron conocimientos de ciertas culturas de aquellas épocas que 

pertenecieron al lugar en el pasado. 

Una minoría de personas que sabían leer y escribir entendía los acontecimientos 

que se dieron en su entorno social, que manifestaron la realidad desde su punto de vista, 

como todo a conveniencia de sí mismo, atrayendo rasgos culturales desde la mezcla de 

culturas que evolucionaron con el tiempo, aceptando como tradición nuevas prácticas e 

ideales. 



 

38 

 

2.2.4.1. Tradiciones  

Según Santos et al. (2023), uno de los rasgos distintivos de la humanidad es el 

hecho de que, como individuos, se han formalizado costumbres y tradiciones entre las 

diversas sociedades que se han conformado en el transcurrir de la vida del ser humano en 

el planeta. Estas costumbres por lo general han resultado de las vivencias, percepciones 

de fenómenos naturales o de otra índole, imaginación individual y colectiva, entre otras 

causas que se suman a la creación y adopción de cualquier creencia o situación que se 

tome como hecho aceptado. 

La tradición es un mecanismo de adaptación y preservación frente a al mundo 

contemporáneo, lo que se constituye la resistencia cultural ante la homogenización global. 

Las prácticas tradicionales buscan ser el escudo de proteger la diversidad cultural, así 

como mantener su legado ancestral, lo que proporciona dar sentido a la historia 

comunitaria. Ante los desafíos que existen en el mundo, las costumbres y tradiciones, se 

adaptan frecuentemente a la realidad social contemporánea. 

2.2.4.2.  La tradición desde el carácter de “entrega” 

Según Miranda (2005), la tradición se enfatiza en seguir representando 

actualmente en la transmisión de cualquier tradición, porque intervienen los mismos 

elementos, el propietario y el transmitente, un elemento o el objeto que se va a entregar, 

el acto de entrega y la intención de la transmisión Toda tradición hoy en día se caracteriza 

por la esencia de quien lo transmite, para llevar a cabalidad como una acción 

conscientemente activa. 

Se considera que esto hace referencia sobre el bien por parte de una persona con 

la finalidad de transferir el dominio. Es te es un acto de entregar el derecho civil para la 

adquisición de una propiedad que se requiere y no solo el traspaso simbólico o físico, sino 

que también incluye la voluntad de quien entrega y la capacidad de lo que adquirir o 

transferir dicha propiedad. 

2.2.4.3. La tradición desde la perspectiva religiosa 

Según Miranda (2005), indica que es entendido en el mundo religioso cristiano no 

como una mera entrega material, sino espiritual y sagrada; es a la vez testimonio-memoria 

y testimonio-comunicación. Lo que comprende la religión desde el punto de vista 

religioso es la vivencia, practica de la fe, que lo manifiestan como una experiencia 

personal que vivió de algo sobrenatural un individuo. 



 

39 

 

La tradición desde el punto de vista religiosos es el conjunto de sistemas, 

practicas, creencias y rituales que son establecidos los cual se llegan a transmitir de 

generación en generación, proporcionando una cohesión social, identidad y sentido de 

pertenencia.  

2.2.4.4. La importancia de la tradición en la identidad cultural y cohesión social  

Miranda (2005), menciona que la tradición es aquel factor que forma parte de la 

identidad cultural de una comunidad, sus elementos transmitidos intervienen en la 

formación de las imágenes del sí mismo y del ente social. La carga de pasado de la 

tradición funciona como conocimiento precedente a las nuevas generaciones que les 

ayuda para hacer frente a las nuevas experiencias de la vida  

En este enfoque muestra que la tradición no solo es una memoria activa que solo 

recuerda el pasado, sino que también da forma a la identidad de individuos y grupos, 

orientando su cultura, sus relaciones y su sentido de pertenencia. 

2.2.5. Tradición, cambio y sincretismo 

2.2.5.1. Tradición e innovación según Hobswm y Ranger  

Según Hobsbawm y Ranger (2002), la tradición es un conjunto de prácticas, reglas 

símbolos y rituales. La naturaleza humana también trae consigo los valores normas, 

comportamientos aprendidos que llevan en la memoria aprendizajes tradicionales que dan 

continuidad al pasado (p.8) 

Los grupos tradicionalistas apelan a la continuidad histórica, por otra lada las 

adaptaciones que tienen las tradiciones siempre van a superar a la autenticidad cultural, 

lo que surge por el desarrollo que germina a través del tiempo. Por ende, la tradición va 

ligada con la innovación realizando cambios ideológicos, sociales, regímenes políticos de 

acuerdo a los estatutos sociales. Desde el punto de vista Hobsbawm y Ranger (2002), que 

existe una gran diferencia entre las “prácticas antiguas y las inventadas. Las primeras eran 

específicas y relacionaban fuertemente con los lazos sociales, las segundas tendían a ser 

poco específicas y vagas, como la naturaleza” (p. 17), relacionándose con valores, 

obligaciones, derechos en su mayoría históricamente los nuevos inventos surgen con las 

“banderas, imágenes, ceremonias y música” (p. 18), que son de la época revolución 

industrial. 



 

40 

 

2.2.5.2.  Cambio y Sincretismo  

En América Latina, el sincretismo ha sido un fenómeno fundamental debido a la 

historia de la imposición europea sobre las sociedades americanas. Durante la conquista 

y la colonización española y portuguesa, las tradiciones religiosas indígenas fueron 

incorporadas y reinterpretadas dentro del marco del catolicismo europeo. 

Este proceso dio lugar a la creación de nuevas expresiones religiosas conocidas 

como religiones sincréticas, donde figuras y prácticas católicas se combinaron con 

deidades, rituales y creencias de las culturas indígenas locales. Un ejemplo destacado es 

la veneración de la Virgen de Guadalupe en México, cuyo culto tiene raíces tanto en la 

religión católica como en las creencias aztecas precolombinas. 

Además de lo religioso, el sincretismo en América Latina se extiende a otros 

aspectos de la vida cultural. En la música, por ejemplo, el mestizaje cultural ha dado lugar 

a géneros como la música afrolatina, que fusiona ritmos africanos (presentes por el 

comercio europeo de esclavos africanos hacia América) con elementos europeos y 

amerindios. 

Este proceso de sincretismo permitió preservar diversos aspectos de la identidad 

de las sociedades americanas y africanas oprimidas por los europeos y es fundamental en 

la identidad cultural de América Latina. 

2.2.5.3. Tradición vs Invención  

La tradición son el conjunto de costumbres, creencias, prácticas, ideologías que 

fueron transmitidas de generación en generación manteniendo el valor de la identidad 

cultural que viene arraigado del sentido de una comunidad. Un claro ejemplo es celebrar 

las fiestas de la comunidad de San Vicente de Lacas en honor a San Vicente Ferrer, su 

trayectoria histórica viene desde una simple reunión a homenajes con grandes festivales 

de música, danza y tradición cultural. Ahí es donde ya interviene la invención donde 

mejora la travesía cultural de una comunidad con grandes actividades que son conocidas 

por las nuevas generaciones por medio de la religión, casas abiertas, estudio generando 

un aprendizaje por medio de la observación y participación activa de los mismos 

moradores del lugar ya sea para reformar o mantener la organización de las festividades 

culturales que se realizan cada año. 



 

41 

 

2.2.5.4.   Hibridación (García Canclini) 

Menciona Garcia Canclini (1997), Las hibridaciones surge a partir de la 

modernización con la llegada del comercio generando un cambio masivo en la sociedad 

dando cavidad a la urbanización con nuevas formas de vida especialmente a los pueblos 

campesinos e indígenas, a través de la mercantilización con la llegada de industrias 

culturales, de esta manera creando nuevas dinámicas como son los movimientos 

“neomexicanistas, neoincaicos y otros indigenismos”(p.117). Por eso Canclini nos dice 

que la hibridación es “el multiculturalismo liberal postula la igualdad natural y la 

equivalencia cognitiva entre razas, en tanto el de izquierda explica las violaciones de esa 

igualdad por el acceso inequitativo a los bienes” (p. 118).  

Por hibridación se tiene a la transparencia cultural, social, política y religiosa que 

exigía la comunidad de San Vicente desde luego surge un cambio radical de respetar los 

derechos de anexión a Riobamba al Cantón Guano, debido a la explotación humana que 

realizaban todo en beneficio del lugar sin brindar beneficio alguno al pueblo de San 

Vicente de Lacas. 

2.2.5.5. Sincretismo andino (Marzal/Harris). 

Como señala Marzal citado en Bravo G. (2010), sobre la “transformación religiosa 

de las comunidades indígenas andinas, en la cual cabe hablar de «dos círculos de los 

sistemas religiosos en contacto, el católico y el andino” (p. 17). El autor se plantea que la 

“aculturación-resistencia cultural se refleja en el intento de asumir, desde su propia 

cultura, los comportamientos y actitudes de la cultura cristiana occidental” (p.18). Esto 

es evidente porque se centra en la resistencia cultural especialmente con las sociedades 

indígenas que tenía un modo de adaptación a las nuevas estructuras culturales que trajeron 

consigo los extranjeros como es el cristianismo, para no perder su identidad ancestral por 

ende se entrelazaron creando una modernización de la cultura. 

Para Harris citado en Ceballos & Cabezas (2013), es la unificación de principios 

del “materialismo cultural, esto es, el horizonte de realización y concreción de un ideal 

científico en antropología, consiste en explicar el origen, mantenimiento y cambio del 

inventario global de diferencias y semejanzas socio culturales”. (p.7). La cual se enfoca 

en la negociación cultural como una fuente de alinearse a sus normas ancestrales de 

acuerdo a los cambios sociales, económicos, políticos, sociales y religiosos, lo que revela 

conflictos entre iglesia y conflictos tradicionales. 



 

42 

 

2.12. Identidad y memoria colectiva  

2.2.5.6. La identidad cultural local (Hall; Giménez)  

Según Vázquez (2014), la identidad cultural se comprende desde el punto de vista 

de Hall, en la cual puede representar a partir de discursos y prácticas, que no se sitúan 

como normas o reglas sociales, es decir, aquellos que deciden por sí mismos como quieren 

ser en un sentido de autoconstrucción. También es estratégico porque va de acuerdo al 

contexto o el núcleo en el que se encuentran los individuos acordes a ella la identidad se 

desarrolla con el tiempo, es importante tomar en cuentas esas diferencias por la historia, 

e experiencias, lenguaje, economía, poder político y religioso (p. 18-19). En fin, la 

sociedad es la que va moldeando al ser humano y a construir su propia identidad de 

acuerdo al contexto en el que se encuentra su vínculo social. 

Mientras que para Giménez (2004), la identidad cultural es la representación de 

una gama de conocimientos ancestrales que se desarrollaron a través del tiempo a partir 

de las culturas y subculturas de quienes forman parte del ese vínculo social y cultural a la 

que se pertenecen, participan de manera activa cada individuo (p.78). Así mismo, indica 

que la identidad se relaciona totalmente con el ser de quienes somos y que reflejo somos 

para otras sociedades, es decir, de cómo nos representamos frente a otro conjunto de 

culturas que llevan sus semejanzas y diferencias de entre tantas sociedades (Gimenéz, 

2004, pág. 84). 

2.2.5.7. La memoria colectiva (Halbwachs; Assmann) aplicada a transmisión 

intergeneracional.   

La memoria colectiva se basa en la recreación de memoria empírica de un 

determinado grupo social. (Halbwachs, 2020, pág. 54) argumenta que estos hechos 

históricos han marcado crucialmente la sociedad donde se generó cambios en las 

instituciones, como también en la vida cotidiana de los individuos en el ámbito 

profesional, político, social, económico, cultural, tradicional incluso en las familias y de 

personas que vivieron esos cambios sociales de su entorno. De forma similar conforme al  

argumento de  Assmann citado en Saban (2020) ,afirma que la memoria colectiva es de 

un “conjunto de textos, imágenes, danzas, escenificaciones, ritos y obras de arte 

recurrentes que cada sociedad posee constituye el acervo de la “memoria cultural”(p.383), 

es decir lo que comprende  memoria colectiva es a base de los símbolos, relatos históricos, 

celebridades ceremoniales, rituales y prácticas culturales entre otras, lo que conlleva a 

guardar en la memoria el pasado, presente y futuro de la sociedad lo que garantiza la 



 

43 

 

continuidad de una identidad social  a través del tiempo. Por lo tanto, ambos autores 

demuestran que la memoria cultural surge de una convivencia, experiencias de diferentes 

círculos o sistemas organizacionales donde se dan a conocer el pasado y el presente. 

2.2.6. Organización comunitaria 

2.2.6.1. Participación social y cultural  

Méndez et al. (2014), identifica que: 

 La participación social es la gran oportunidad para reconstruir un planeta que está 

herido de muerte, para recrear una humanidad inclusiva. La integración social 

tiene entre sus elementos de base la participación multilateral y precisa co-

estructurarse en el camino de entrada hacia nuevas culturas, donde las personas 

aprendan a convivir reconociendo las singularidades y diferencias culturales 

(p.331). 

En definición resalta desde una visión más amplia a la participación social como 

un medio de integración, promotor en optar aprendizajes culturales donde se muestren las 

acciones de interacción, colaboración y aportaciones y decisiones que tomen la sociedad. 

Esta es una acción en donde los individuos y comunidades llega a influir den las 

decisiones que llegan afectar su vida, promoviendo el sentido de pertenencia, desarrollo 

y cohesión.  

2.2.7. La Minga  

Cortés (2018), muestra que la minga es un sistema colectivo que lleva a práctica 

es como una antigua tradición de trabajo compartido y comunitario en procura de la 

utilidad social y el bien común. Desde la perspectiva de Obando (2017) “La minga es un 

modelo de trabajo comunitario que hace parte del legado de las culturas andinas cuyo 

fundamento se encuentra en la reciprocidad” (p.5), el resultado se equilibra con la 

solidaridad y los principios que han sostenido el estilo de vida, creando un vínculo 

comunitario que se basa en las diferentes prácticas que se manejan en un sistema colectivo 

como son el trueque, las migas y el trabajo comunitario. 

En base a los análisis de los autores se concreta que la minga sigue siendo un 

sistema de conjunto comunitario, con prácticas tradicionales que ya realizaron nuestros 

antepasados para llevar a término algún proyecto que beneficiará los individuos del 

entorno social, con la finalidad de obtener un apoyo mutuo entre las personas ya sea en 

una organización festiva, construcción de  la vivienda entre otras actividades, donde se 



 

44 

 

crean vínculos sociales asegurándose de que todos participen en diferentes proyectos de 

la comunidad. 

Por otro lado, el significado del capital social mencionado por Roberth Putnam, 

son un conjunto de principios que aplican las organizaciones sociales dentro de ella están 

los valores, actitudes, reglas, confianza y redes, brindando la familiarización a un pueblo 

facilitando la coordinación y cooperación para obtener beneficios, vinculándose con la 

participación cívica y el desarrollo económico y la cohesión social. (Urteaga , 2013, pág. 

57) .   

En resumen, de estos conceptos la minga, la reciprocidad y capital social se 

entrelazan directamente con la sostenibilidad de las festividades tradicionales. La fiesta 

requiere de una organización, unión y participación activa de los individuos. La minga es 

un conjunto colectivo donde realizan, comisiones como son: organizar, cocina, y decorar. 

Para ser reciproco en estas actividades cada familia brinda un aporte económico donde se 

contribuye el grupo da danzas, comida, música entre otras actividades donde son 

merecedores    de un apoyo mutuo entre participantes donde también el capital social con 

el compromiso que lleva la persona cada año.  

2.2.8. La aculturalización  

Etimológicamente la aculturación se encuentra compuesta por la preposición 

latina ad que quiere decir cercanía cultural, unión, en sentido de conjunto de relaciones 

de vida en las que participan o viven las personas; por lado, la palabra cultura viene del 

verbo colere, que poseen significados como proteger, habitar, cultivas y honrar (Pérez, 

2017). Para Pérez (2011), “la aculturalización es un proceso por el cual el contacto entre 

grupos culturales diferentes lleva a la adquisición de nuevos patrones culturales por parte 

de uno, o los dos grupos, con la adopción de parte o toda la cultura de otro grupo” (p.395). 

Es transcendental señalar que la aculturalización se entrelaza con dos o más culturas 

creando una asimilación de cambios que surge de la varianza constante que se da en el 

mundo moderno. 

2.2.9. La aculturalización en la sociedad multicultural  

La aculturación en una sociedad multicultural es un proceso de intercambio 

cultural y adaptación mutua entre grupos distintos, donde se adoptan o modifican 

elementos de una cultura por parte de otra, generando cambios en creencias, costumbres 

y comportamientos (Valtolina, 2019). 



 

45 

 

Aculturación permite una colectiva de comunicación intercultural, un proceso que 

permite la apertura hacia el exterior en la sociedad, que está en constante adaptación 

cultural, lo que ayuda a la comprensión de las dinámicas contemporáneas. Este proceso 

engloba las culturas, como resultado es obtener la facilidad de adaptación de otros objetos 

extranjeros en función a la nueva visión del mundo, lo que permite la introducción de una 

nueva identidad sin despojar o alterar la identidad natural del sector. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

46 

 

3. CAPÍTULO III: METODOLOGÍA 

3.1. Enfoque 

3.1.1. Cualitativo  

Según Denzin y Lincoln (1994), es de carácter cualitativo porque hace énfasis en 

la comprensión de los procesos no cuantificables, los investigadores optan resaltar la 

naturaleza real de la realidad social haciendo un vínculo que tiene el investigador con el 

objeto de estudio con el fin de profundizar el significado de la experiencia humana 

(Denzin & Lincoln, 1994). Este trabajo de investigación permitió estudiar con más 

precisión desde el enfoque cualitativo encaminado a la comprensión y reestructuración 

de la historia y evolución de las diferentes fiestas y tradiciones de la comunidad de San 

Vicente de lacas a base del testimonio oral de los exdirigentes, mayordomos y mujeres 

del lugar de esta manera asegurando un breve análisis contextualizado. 

3.2. Diseño de Investigación 

3.2.1. No experimental  

De acuerdo con Gonzales (2022), este diseño no compagina “con estímulos o 

condiciones experimentales a las que se sometan las variables de estudio, los sujetos del 

estudio son evaluados en su contexto natural sin alterar ninguna situación; así mismo, no 

se manipulan las variables de estudio” (p.78). Para su elaboración investigativa se aplicó 

el diseño no experimental. Aquella que se encargó de estudiar al campo sin suprimir o 

manipular las variables que se rigen netamente de la observación, lugar donde se realizan 

estas celebridades religiosas como son las fiestas, tradiciones, costumbres y creencias de 

la comunidad de San Vicente de Lacas desde su perfil natural. 

3.3. Tipo de Investigación  

3.3.1. Por el nivel o alcance  

La investigación se definió por el alcance exploratorio y descriptivo con estrategia 

etnográfica-histórica permitió la reconstrucción retrospectiva mediante fuentes orales, 

documentales y observación.  

3.3.1.1. Exploratorio 

Según Arias et al. (2020), la investigación exploratoria lo que hace es interesarse 

por un tema que no ha sido estudiado antes, o bien permite conocer aspectos nuevos de 

conocimientos ya existentes. Así, cuando no sabemos a qué nos enfrentamos, lo mejor es 

explorar primero, antes de llevar a cabo otro análisis más costoso.  



 

47 

 

Se definió exploratorio con el propósito de obtener una definición inicial sobre las 

principales fiestas y tradiciones de la comunidad de San Vicente de Lacas. Que no ha sido 

registrados sistemáticamente, se incluyeron principalmente información informal de 

participantes de la localidad, lo que permitió caracterizar varios puntos como son las 

fiestas, tradiciones, mingas, anexión territorial, agua entre otros. Como punto de partida 

aplicando las diferentes técnicas de investigación como es la entrevista y observación 

participante que posteriormente ayudó a profundizar la memoria histórica para 

salvaguardar el legado cultural. 

3.3.1.2. Descriptivo 

El objetivo principal de esta investigación es recopilar datos como son 

características, propiedades, instituciones de los procesos sociales. Nieto (2018), atribuye 

que la investigación descriptiva comprende una recopilación de datos para formular 

hipótesis que responden a preguntas determinadas de un sujeto de estudio. 

Se atribuye descriptiva por que comprende la recopilación de información 

exhaustiva de manera específica. A través de entrevistas y fichas de observación 

ayudando a identificar describir la historia y evolución, los significados religiosos y 

sociales atribuidos por diferentes actores de la localidad de sus prácticas, tradiciones 

culturales y participación comunitaria. Facilitando la organización de información en 

categorías generando un bosquejo inicial de lo que preserva la comunidad de San Vicente 

de Lacas en la actualidad como historia. 

3.3.1.3. Básica 

Como objetivo principal fue comprender como los exdirigentes, mayordomos y 

mujeres de la comunidad de San Vicente de Lacas manifiestan los diferentes cambios que 

surgieron en las diferentes generaciones en cuanto a las fiestas y tradiciones de antaño y 

en la actualidad, como se ha desarrollado la vivencia cotidiana del ser humano. Se 

pretendió recopilar información de la cultura tradicional del sector siendo así un aporte 

más como base para futuros proyectos de investigación que aborden diferentes temas 

culturales en específicos. 

3.4. Técnicas y fuentes  

3.4.1. De campo etnográfico y análisis documental-bibliográfico 

Según Hammersley et al. (2015), la etnografía se basa en la investigación directa 

en el lugar de los hechos que ocurrieron, mediante la observación. No lleva estrategias y 



 

48 

 

paradigmas que describan rígidamente los acontecimientos que sucedieron, surge de la 

práctica que se convierte en todo un paradigma (p. 40). En este tipo de investigación 

puede desarrollar en varios contextos sociales como son: pueblos, ciudades, vecindarios 

de las ciudades, villas, iglesias, escuelas, institutos entre otros campos de estudio. Todo 

va de acuerdo los principios metodológicos y prácticas que consideren los etnógrafos en 

un entorno. En este caso se aplicó un estudio de campo etnográfico con la finalidad de 

observar e interactuar dentro de la comunidad en sus diferentes actividades festivas, para 

comprender el contexto real de los hechos, se abordaron fuentes de análisis documental 

y bibliográfico de primera mano que me otorgaron los ex dirigentes de lugar. Y la 

recolección de información permitió construir un marco teórico con el fin de obtener 

hallazgos históricos que se necesitaron para el estudio. 

3.5. Método  

3.5.1. Método etnográfico  

De acuerdo a los expuesto por Murillo et al. (2010), dan a conocer que la 

metodología etnográfica “pretende conseguir con esta última es describir a los grupos 

sociales y describir las escenas culturales de los grupos sociales todo esto a través de la 

vivencia de las experiencias” (p.7). Este método etnográfico se aplicó mediante la 

observación participante con entrevistas semiestructuradas, lo que permitió conocer las 

diferentes dinámicas sociales y culturales que se accedió a preguntar y examinar desde su 

experiencia de vida, lo que contribuyo al objetivo general en el estudio de campo que se 

realizó en la comunidad de San Vicente de Lacas sobre sus fiestas y tradiciones. 

3.5.2. Método de historia oral 

Para Mariezcurrena (2008), se “utiliza como fuente principal para la 

reconstrucción del pasado los testimonios orales” (p.227), a través de la realización de 

“entrevistas a hombres y mujeres que protagonizaron un momento o un hecho relevante 

de la historia más reciente, en la mayoría de los casos se relacionó con los testimonios de 

«la gente común», con el objeto de reconstruir la vida cotidiana urbana y rural” (p.228). 

A partir de ella varios investigadores realizan historias de la vida cotidiana, de este modo 

los nuevos campos de estudio lograron revitalizar la historia oral mediante testimonios, 

relatos personales de mayordomos, ex dirigentes, mujeres de la comunidad de San 

Vicente de Lacas, experiencias que reconstruyeron la memoria histórica de la comunidad, 

al escuchar la historia sin voz los protagonistas son quienes construyen el lazo social y 

comunal brindando la posibilidad de obtener un legado cultural. Para el tema de estudio 



 

49 

 

que permitió vincular las vivencias, los procesos, hechos históricos y recuerdos que 

evidenciaron los acontecimientos que surgieron generaciones tras generaciones, 

complementándose con los objetivos de la investigación. 

3.5.3.  Método analítico documental 

Aranda et al. (2024), sostiene que el análisis documental es un conjunto de 

información accesible para la construcción de nuevas temáticas de investigación formal 

en la cual comprende y analiza documentos que se alineen con el tema expuesto en los 

objetivos de la investigación con la finalidad de desarrollar artículos de investigación, 

revisiones de tesis y libros entre otros. (p.1) Se desarrolló un breve análisis de fuentes 

primarias y secundarias que proporcionaron teóricamente los hallazgos históricos de 

manera textual, lo que conllevó al análisis de documentos físicos como son: actas, 

fotografías, audios y videos de la comunidad de San Vicente, de esta manera facilitando 

al acceso de información en los documentos. Este método contribuyó en sustentar los 

hechos que se observaron en el estudio de campo, con bases y fundamentos académicos. 

3.6. Técnicas e instrumentos de recolección de datos 

3.6.1. Técnicas 

Observación participante: La observación participante se empleó durante la 

participación activa en los diferentes eventos sociales y actividades colectivas.   Este 

método permitió recopilar datos importantes sobre las fiestas y tradiciones 

comprendiendo la historia y evolución de la comunidad abordando diferentes puntos 

importantes del lugar, facilitando de manera directa información. Con la ayuda de 

cuadernos y guías de campo. 

Entrevistas: Según Folgueiras (2016) es una técnica de recolección de datos que 

se utiliza dentro la investigación de campo que se realizó con los participantes de manera 

directa a través de un dialogo en base a preguntas semiestructurados de recogida de 

información que además de ser una de las estrategias utilizadas en procesos de 

investigación, tiene ya un valor en sí misma. Tanto si se elabora dentro de una 

investigación, como si se diseña al margen de un estudio sistematizado, tiene unas mismas 

características y sigue los pasos propios de esta estrategia de recogida de información. 

Por tanto, todo lo que a continuación se expone servirá tanto para desarrollar la técnica 

dentro de una investigación como para utilizarla de manera puntual y aislada.  



 

50 

 

 Mediante esta técnica se aplicó la entrevista semiestructurada se realizó la guía, 

observación y el consentimiento de las diferentes autoridades, mayordomos y mujeres, 

obteniendo de esa manera la recuperación de información relevante para destacar aspectos 

auténticos de las fiestas y tradiciones de la comunidad de San Vicente de Lacas. Esta 

técnica permitió explorar directamente desde el testimonio oral las costumbres tradiciones 

que se han desaparecido o evolucionado con el tiempo. La entrevista se centró en 

responder a las preguntas que fueron elaboradas de acuerdo al tema de investigación que 

ayudaron a descubrir las diferentes prácticas religiosas.  

Análisis Cualitativo: De acuerdo con el planteamiento de Rueda (2023), el 

“análisis cualitativo es la reducción, con el fin de resumir los datos recogidos y hacerlos 

manejables para su posterior entendimiento. Para ello, se requiere categorizar, codificar, 

registrar” (p.84). Como objetivo tiene de deber de transcribir para llevar a cabo el 

desarrollo del estudio, buscando comprender la realidad social de los mayordomos, 

autoridades y mujeres de la comunidad de San Vicente de Lacas con la finalidad de 

organizar y evidenciar las diferentes características de los informantes. Se investigo las 

siguientes temáticas que aborda toda la investigación de campo, sobre la identidad 

cultural (fiestas y tradiciones); cambios y modernización (evolución de organizaciones 

sociales); cohesión social (colaboración comunitaria, mingas).  

3.6.2. Instrumentos 

Ficha de observación: Se utilizo un registro de campo, guía de observación para 

realizar una lista de datos que sirve para sistematizar información sobre comportamientos, 

ambiente, interacciones y reflexiones de la investigadora facilitando al posterior análisis 

del campo de estudio. 

Diario de campo: Es tomar apuntes sobre el tema de manera detallada durante la 

observación participante. 

Entrevistas: Se elaboro en base a los objetivos de la investigación, para ello se 

necesitó las guías de entrevistas semiestructuradas que traten sobre experiencias 

personales, las tradiciones familiares y opiniones sobre la festividad y los roles de la 

comunidad en su organización. 

Cuestionario: Para la entrevista se utilizó el cuestionario semiestructurado 

validado con 10 preguntas, diseñado solo para abordar información sobre la comunidad 

de San Vicente. Este instrumento esta alineado con los objetivos de la investigación que 



 

51 

 

fue aprobado por el Dr. Rómulo Arteño Ramos docente de la carrera de pedagogía de la 

historia y las Ciencias Sociales de la Universidad Nacional de Chimborazo. 

Grabaciones de audio o video: Durante la investigación de campo también se 

utilizó la grabadora del celular para tener como evidencia la documentación. 

Fotografías informales: Es un instrumento de fuente comunitario que lleva la 

memoria y la reconstrucción histórica de la comunidad de San Vicente de Lacas que por 

medio de imágenes se muestran las festividades, eventos o personas involucradas donde 

se muestran la jerarquía histórica, mingas proyectos del lugar. 

3.7. Métodos y Técnicas para procesamiento e interpretación de datos 

3.7.1. Método de Investigación  

Método Analítico: Este método facilito para la descomposición de datos. Que 

permitió identificar el origen central de los siguientes elementos estudiados que se 

evidencian en los resultados de investigación, se obtuvo por medio de audio, entrevistas, 

observaciones, actas locales, fotografías y documentos que trate de fiestas y tradiciones 

de esa manera facilitando la compresión del estudio. 

Método explicativo: Permitió explicar de manera explícita las causas y efectos 

de los hallazgos culturales y tradicionales que surge en la convivencia individual y 

colectiva de la comunidad de San Vicente de Lacas, entrelazándose con teorías culturales 

que aporten y den sentido a la investigación. 

3.7.2. Técnicas para el procesamiento de datos. 

Para la obtención se abordó informaciones relevantes, para generar un breve 

análisis de información oral que se obtuvo durante la aplicación de la entrevista con la 

observación participante, con el finde dar cumplimiento a los objetivos de la investigación 

de analizar las fiestas y tradiciones de la comunidad de San Vicente de Lacas en su historia 

y evolución. A continuación, se rige en los siguientes:  

Transcripción fiel de la entrevista: Las entrevistas que se realizaron a los 

exdirigentes, mayordomos y mujeres de la comunidad de San Vicente, fue de manera 

voluntaria e integra. Este trabajo concluyó con preservar y mantener el legado cultural 

del lugar, sin perder la autenticidad de los relatos y expresiones orales de la localidad. 



 

52 

 

Codificación temática cualitativa: fueron procesos que consistió en entrelazar 

datos complejos y narrativos de manera estructurada que respondieran a los objetivos 

planteados en la investigación. 

Análisis interpretativo: Los resultados se basaron en realizar un breve análisis 

sobre los patrones culturales interpretando los significados, experiencias que dicten los 

participantes involucrados en la misma. Este estudio permitió explorar y describir las 

diferentes creencias culturales que anteriormente existían, dando cavidad a la realidad 

actual desde una perspectiva más moderna. 

Triangulación de información: Una vez que se realizó la recolección de datos 

mediante la técnica de la entrevista fueron corroborados con observaciones participantes, 

documentos y fotografías que fortaleció de manera complementaria, las experiencias 

individuales y colectivas de la comunidad. 

 Contextualización teórica: En los resultados se incluyeron teorías que tengan 

referencia sobre las fiestas y tradiciones, haciendo un breve análisis histórico y evolución 

de la comunidad de San Vicente de Lacas, permitiendo que la investigación tenga como 

respaldo referencia y teoría más fundamentada de la localidad. 

Consideraciones éticas: Para Bhandari (2021),“La ética en la investigación es 

fundamental para la integridad científica, los derechos humanos y la dignidad, así como 

para la colaboración entre la ciencia y la sociedad. Son fundamentos que protegen los 

derechos de los participantes, obteniendo la validez de la investigación de esta manera 

manteniendo la integridad científica. 

Participación voluntaria: Desde el punto de vista de Bhandari (2021),“la 

participación voluntaria significa que todos los sujetos de investigación son libres de 

elegir participar sin ninguna presión o coerción” (s.p). Se refiere a que las personas son 

consultadas antes de ser intervenidas con el cuestionamiento de preguntas para realizar el 

respectivo proceso de investigación. 

Consentimiento informado: Bhandari (2021), señala que “los integrantes 

conocen el propósito, beneficios, riesgos y la financiación del estudio antes de aceptar o 

rechazar participar” (s.p). Una vez realizado la debida explicación de los puntos a tratar 

las personas voluntarias afirmarán y darán su consentimiento si decidir o no participar en 

el interrogatorio, este consentimiento voluntario se realizó a hombres y mujeres que 



 

53 

 

fueron activos en diferentes actividades que acontecieron en la comunidad de San Vicente 

de Lacas. 

Anonimato: Bhandari (2021), afirma que el desconocimiento de la identidad de 

los participantes, se alude a precautelar la privacidad de la persona, siendo cuidadoso con 

la información que proporcionaron las personas entrevistadas dentro del campo de 

estudio. 

Confidencialidad: Tal como indica Bhandari (2021), que conoces cuales “son los 

participantes, pero mantienes esa información oculta para todos los demás” (s.p). La 

confidencialidad y el anonimato de los registros personalizados se llevaron a cabo a varios 

miembros de la comunidad de San Vicente, bajo la confidencialidad de los mismos. 

Potencial de daño: Para Bhandari (2021)“los daños físicos, sociales, psicológicos 

de cualquier otro tipo se reducen al mínimo absoluto” (s.p), debido a la confidencialidad 

brindada por las personas entrevistadas. 

Comunicación de resultados: Bhandari (2021), evidencia que el “trabajo esté 

libre de plagio o mala conducta en la investigación y de representar con precisión sus 

resultados” (s.p). Los resultados se contaron con el apoyo de las autoridades para realizar 

un breve registro comunitario, también se evidencian en fotografías, actas locales como 

forma de reconocimiento a las personas. 

3.8. Población y muestra 

La población de estudio estuvo constituida por los miembros de la comunidad de 

San Vicente de Lacas en la que se incluyó a los diferentes representantes como son: 

exdirigentes, mayordomos, mujeres, religiosos. Se aplico la muestra por conveniencia de 

cuatro ex dirigentes, un mayordomo, una mujer de la tercera generación, dos lideres 

religiosos, dos miembros activos de la iglesia y un presidente del actual cabildo, son 

quienes garantizaron información relevante con conocimientos ancestrales y actuales del 

campo de estudio. 

Muestreo intencional por Criterio de Pérez et al. (2017), se destaca en evidencias 

empíricas para la definición de criterios de inclusión y exclusión” (p. 1117) Lo que 

consiste en estudiar un grupo determinado de individuos con un conocimiento y 

experiencia que traen consigo puntos relevantes de interés propio de acuerdo a la 



 

54 

 

antigüedad, rol y experiencia que tienen los seleccionados (mayordomo, autoridades, 

mujeres) de la comunidad de San Vicente de Lacas. 

Criterio de cierre: La recolección de datos se detiene cuando se alcanza la Saturación 

Teórica (Guest et al.), es decir, cuando nuevas entrevistas ya no revelan nuevas categorías, 

significados o perspectivas sobre la organización festiva o la minga. 

A continuación, se muestra en la siguiente tabla 1 a los representantes principales 

que cumplieron con las respectivas funciones dentro de la comunidad de San Vicente de 

Lacas. 

Tabla 1 

 Informantes claves, que relatan la historia de la naciente Comunidad de San Vicente de 

Lacas 

 Informantes Principales   

Nombre  Cargo  Características 

Sr. Cesar Melena Presidente de la Iglesia Ex presidente del cabildo, miembro 

activo de la Legión de María. 

Srta. Umbelina Melena  

 

Miembro activo de la Legión 

de María 

Ex secretaria y vicepresidenta del agua 

potable. 

Srta. Patricia Colcha Misionera de Nuestra Señora 

de Fátima 

Miembro activo de la iglesia (Pastorales) 

 

Sr. Octavio Saigua 

 

 

Morador 

Ex presidente del cabildo, ampliación de 

la vía, dirigió la creación del Jardín “San 

Vicente de Lacas” 

Sr. Ángel Asqui  

 

Morador  Ex vicepresidente de la Iglesia 

 

Sr. Víctor Satan  Presidente actual de la 

comunidad 

Miembro activo del sector  

Sr. Enrique Moyon  Vicepresidente actual   Ex vicepresidente y secretario del agua 

potable   

Sr. Juan Colcha  Morador  Ex presidente de la Iglesia  

Sra. M. Isidora Melena   Moradora Moradora 

Sacerdote. Ángel 

Montesdeoca 

Padre misionero redentorista 

(San Alfonso) 

Ex misionero activo de la comunidad  



 

55 

 

Sr. José Chauca Morador Miembro de la hermandad 

Nota: En la tabla se presenta los informantes claves de la comunidad. Fuente: Elaborado por Daysi 

Moyon, 2025. 

3.9. Pregunta de investigación 

1 ¿Cuál es el origen histórico de las fiestas y tradiciones religiosas, y que 

significado tienen?  

2. ¿Cuáles son los factores más influyentes que llevan a la transformación cultural 

de la comunidad? 

3. ¿Y cómo estas dinámicas configuran la identidad cultural de una comunidad? 

4. ¿Qué papel cumplen las diversas generaciones para la difusión de estas 

tradiciones culturales?  



 

56 

 

4. CAPÍTULO IV: RESULTADOS Y DISCUSIÓN 

4.1. Análisis, interpretación y discusión de resultados 

4.1.1. Comunidad de San Vicente de Lacas  

El capítulo IV en los resultados y discusiones, se centró en el estudio de las fiestas 

y tradiciones de la comunidad de San Vicente de Lacas, comunidad suburbana a la ciudad 

de Riobamba, proveniente de raíces indígenas, por ende, fue necesario conocer su 

trayectoria histórica, lo que implicó recurrir a acontecimientos o hechos que surgieron en 

el pasado. Este capítulo permitió detallar cada uno de los puntos a tratar que estén 

vinculados con el tema principal de la investigación. 

 En cuanto a la ubicación geográfica, reseña histórica, economía, educación, 

organización política, religión, así como las fiestas y tradiciones religiosas dentro del 

campo de estudio; se analizaron y se describieron, con el objetivo de preservar y difundir 

su legado cultural a las futuras generaciones para que no se colapse con el tiempo.  

El estudio reveló que los factores contemporáneos, influyeron en la 

transformación de las fiestas y tradiciones. Como son la aculturalización, mecanismos 

que propiciaron una nueva adaptación cultural, lo que condujo a procesos de 

transformación o evolución cultural. Esta dinámica fue notoria para las nuevas 

generaciones, quienes se adaptaron con ideologías renovadas y dieron su punto de vista 

acorde a la cotidianidad de la vida.   

4.1.2.  Ubicación Geográfica  

Se detalló el punto geográfico de la comunidad de San Vicente de Lacas está 

ubicada en el kilómetro 5 vía Penipe-Baños. Limitada al norte con la comunidad de San 

Gerardo, del cantón Guano, al sur San Martín de Veranillo, al oeste Riobamba y al este 

el Socorro de la parroquia de Cubijíes en la actualidad (Masson & Pacheco, 2021).  

 

 

 

 

 

 

 

 



 

57 

 

Figura 1  

El primer boceto del Mapa antiguo de la comunidad de San Vicente 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nota: Mapa de la comunidad de San Vicente de Lacas, proporcionado por Cesar Melena, archivo personal, 

2025. Fuente: Fotografía tomado por el autor.  

4.1.3. Reseña Histórica de la Comunidad de San Vicente de Lacas  

El pueblo es el creador de la historia, cada rincón de la comunidad, tiene algo en 

común, que los caracteriza, son auténticos por su trayectoria histórica, cada huella es 



 

58 

 

imborrable para la memoria de quienes vivieron sus inicios, fracasos y luchas para un 

porvenir mejor de la sociedad. 

Según datos proporcionados por el Sr. Octavio Saigua, morador y ex dirigente del 

cabildo: 

 La Comunidad de San Vicente de Lacas, cuan de hombres y mujeres 

emprendedores que aman la libertad y todos los días esperan su justicia, así se escribe su 

historia aire de ellos tiempos idos, pero sobre todo la esperanza de hoy y la semilla del 

mañana, su voluntad de crecer, venciendo todos los obstáculos, superando las dificultades 

y desafíos. 

Las diferentes obras que se construyeron en la comunidad de San Vicente de Lacas 

expresaron su rostro, su anhelo, lo que significó, esta comunidad en el desarrollo del 

cantón Riobamba al cual pertenecen; el ayer glorioso, el hoy creador y fecundo y el 

mañana sin ocaso. 

4.1.4. Origen de la comunidad de San Vicente de Lacas  

El origen de la comunidad data en el año de 1910 cuando se le conocía con el 

nombre de “Laca”, de acuerdo a la organización de las autoridades de ese momento, con 

una población de 12 familias, perteneciendo al cantón Guano al que nunca estuvieron de 

acuerdo a ser parte de ella. 

Según lo descrito por el Sr. Simón Tierra, secretario de “actas, caserío Lacas- San 

Vicente”, correspondiente a la sesión ordinaria del 31 de agosto 1956.  

A raíz de la venida de los padres “misioneros redentoristas San Alfonso María de 

Ligorio”, la comunidad de hoy en día fue “bautizado en memoria al santo patrono 

San Vicente Ferrer por el padre redentorista Honorato Berrezuyta en el año 1937”. 

Posteriormente, fue reconocido jurídicamente a partir del año 1944, después de un 

largo proceso de anexión a la parroquia Maldonado, cantón Riobamba. 

Históricamente las comunidades próximas a San Vicente de Lacas, años atrás se 

denominaba, San Gerardo (Pacaicaguan); Socorro (Tingok Pala) y San Vicente 

(Laca).Con el transcurso del tiempo quienes iniciaron el trámite de  cambio de nombre de 

estas comunidades registrándoles oficialmente en los archivos con la representación sus 

respectivos  santos patronos, para la zona de San Vicente de Lacas (anteriormente Laca), 

este proceso fue principalmente promovido por los padres redentoristas, quienes tuvieron 



 

59 

 

un rol crucial en la formación de la identidad religiosa y cultural de la comunidad. Su 

actividad se prolongó por más de un siglo, se mantuvo activa, hasta el año 2014. 

Figura 2  

Inicios de la Comunidad de San Vicente de Lacas 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nota: Libro de actas del caserío de Lacas-San Vicente 1944, proporcionado por el sr. Cesar Melena, 

archivo personal, 2025. Fuente: Fotografía tomado por el autor. 

4.1.5. Conflicto limítrofe con el Cantón Guano  

La comunidad de San Vicente de Lacas enfrentó una disputa territorial con el 

cantón Guano, resultado de las condiciones impuestas durante períodos anteriores, 

particularmente en relación por una demanda de trabajo forzado que impusieron las 

autoridades Guaneñas.   

Se explicó que el primer cabildo asumió la administración del anejo y jurisdicción 

deComunidad de San Vicente de Lacas, que en ese entonces pertenecía al Cantón Guano. 



 

60 

 

De acuerdo con la declaración del sr. Cesar Melena, actual presidente de la iglesia y ex 

dirigente del Cabildo, este conflicto, posee raíces históricas. Él relata: 

Mi mamacita decía que  en los tiempos de mis abuelitos,  venía el gran señor 

montado en caballo con un mensaje ordenado, que teníamos que trabajar haciendo 

carreteras, donde  hoy en día es la entrada Riobamba-Guano; de la noche a la 

mañana, se tenía que tener un grupo de personas que vayan a trabajar, así en sol, 

aguas, frío hasta no poder e incluso para continuar trabajando, tenían que 

amárrales con una soga, sosteniéndose con un cabo, básicamente éramos esclavos 

de los Guameños y ver esa crueldad, la gente de San Vicente, El Socorro, San 

Martín eran comunidades que pertenecían al cantón Guano y ver el descontento  

de todas estas comunidades, recurrimos a  ya tramitar el paso a Riobamba,  por 

ende se origina los conflictos limítrofes con la comunidad de San Vicente y el 

cantón Guano.(A. C. Melena, entrevista personal, 16 Marzo de 2025). 

Este testimonio no solo evidencia el descontento social de la época, sino también 

los factores que impulsaron el proceso de desvinculación del cantón de Guano. El 

conflicto limítrofe representó la resistencia de la comunidad a la opresión y marginación 

histórica. 

Acta de anexión: del anejo” Lacas-San Vicente” al cantón Riobamba: De acuerdo 

con los registros del Consejo Cantonal de Riobamba, fueron verificados mediante la 

revisión de las actas anexión del año 1945. 

 La comunidad de San Vicente sostenía una disputa frontal de conflicto limítrofe 

con la parroquia rural "El Rosario”, perteneciente al cantón Guano. Debido a su 

insatisfacción de los residentes, debido a la lejanía y las condiciones administrativas 

desfavorables, impulsó a los habitantes. Como resultado, el 1 de agosto de 1944 se emitió 

el Decreto Ejecutivo N.o 655, que oficializó la incorporación de la comunidad de Lacas–

San Vicente al cantón Riobamba. Este hecho fue ratificado el 20 de diciembre de ese 

mismo año. Las fronteras definidas para la comunidad, con las siguientes restricciones: 

la cabecera del Cerro Piste, el Cerro de San Martín de Veranillo, el Cerro "Caguana", 

Licto, vía Riobamba-Baños, el crucero del "Cerro Negro", los Cerros "Pises", "Ganzul" 

y "Puctus". 

Esta resolución se basó en la necesidad de aproximar a la comunidad a una gestión 

territorial más accesible, teniendo en cuenta la significativa distancia que la separaba del 



 

61 

 

centro parroquial del cantón Guano. En este marco, se argumenta que los poderes 

públicos, tienen el deber de respetar la libre y voluntad de la sociedad, atender sus 

requerimientos y eliminar todo tipo de conflictos limítrofes que históricamente han 

impactado a comunidades como San Vicente de Lacas. 

El “Anejo de Lacas- San Vicente” contribuyó una copia fiel del documento 

original de las Actas de anexión del 10 de enero 1945. 

Figura 3  

Actas de Anexión de Anejo “Lacas-San Vicente "al cantón Riobamba 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nota: Información de actas de anexión, proporcionado por Cesar Melena, archivo personal, 2025. Fuente: 

Fotografía tomado por el autor. 

Se presentaron a las autoridades del consejo cantonal de Riobamba que 

participaron en el proceso de la anexión de la comunidad de “Lacas” San Vicente 

conjuntamente con el cabildo de la comunidad. Esta gestión que dio origen a lo que en 

ese entonces se consolidaba la comunidad “San Vicente de Lacas” incorporada 

oficialmente al cantón Riobamba. 



 

62 

 

Las autoridades que participaron en el Consejo Cantonal de Riobamba. 

Tabla 2 

 Autoridades que participaron en el Consejo Cantonal de Riobamba en la anexión 

“Lacas” San Vicente 

Autoridades del consejo Cantonal de Riobamba 

Nombres Cargo 

Sr. Calixto Cali Presidente 

Sr. Juan Guaranga Vicepresidente 

Sr. Eustaquio Guaranga Secretario 

Nota: En la tabla se presenta a las autoridades de consejo cantonal. Fuente: Elaborado por Daysi Moyon, 

2025.  

4.2. La economía de la comunidad antigua 

4.2.1.  Cabuya 

Ante las circunstancias duras que envolvían las tierras resecas de aquellos 

tiempos, la comunidad sobrevivió durante muchos años utilizando recursos naturales, 

especialmente la cabuya, que es su principal materia prima. Esta planta se producía de 

uno o dos años, y su procesamiento se utilizaron la técnica tradicional, primeramente, se 

comenzaba con el corte de la planta según su altura, la cabuya se rajaba con hueso de 

ganado, forma circular, como una falda, y se dejaba reposar en las jochas de agua unos 

dos a tres días, se lavaba hasta transformase en una cabellera blanca y se dejaba secar, 

una vez transcurrido su proceso, era para poder subsistir la sobrevivencia. Según 

manifiesta el sr. Ángel Asqui que con eso elaboraban “las sogas, chimbas, piolas, sacos, 

alpargatas para sacar a la venta (A A. Quispe, entrevista personal, 20 de julio de 2025). 

4.2.2. Lana de borrego  

Cada familia solía tener en grandes cantidades las granjas de ovejas con un 

máximo de 20 a 30 ovejas, y esa materia prima que es la lana del borrego se elaboraban 

los vestuarios, tal como relato el sr. Ángel Asqui, “mis abuelos mismo trabajaban la lana 

y hacían centros, ponchos, rebosos, también esos animales sacaban a la venta para poder 

tener un dinero” (A A. Quispe, entrevista personal, 20 de julio de 2025). 



 

63 

 

4.2.3. Trueque 

También se realizaba el intercambio de productos a manera de trueque, mismos 

quienes elaboraban las sogas, chimbas, piolas, sacos, alpargatas, centros, ponchos, 

rebosos, cobijas viajaban a parroquias cercanas o lejanas como la ciudad de Cuenca, en 

palabras del sr. Ángel Asqui, “para intercambiar productos por granos como papas, habas, 

melloco, cebada, trigo, maíz, frejol, arvejas, avilla, chochos, por un juego de ollas, platos 

y vasos, de barro” (A A. Quispe, entrevista personal, 20 de julio de 2025). 

La mayor parte de la producción procedía de la misma zona y estaba destinada 

principalmente para el consumo personal. La sal era la única compra habitual.  Realizaban 

sacrificios de animales, cada vez que necesitaban carne, como parte de su subsistencia 

alimenticia. 

Actividades que realizaban los moradores del barrio. 

Tabla 3  

Los recursos económicos de la comunidad de San Vicente de Lacas  

La fuente Económica 

Actividades Materia prima 

Soga, chimbas, piolas, sacos, alpargatas  Cabuya Blanca 

Ilación de lana, ponchos, cobijas, rebozos, 

centros 

Lana de las ovejas 

 

Carne, Manteca Sacrificio de animales ovino, porcino y vacuno 

Nota: En la tabla se presenta las actividades que generaban fuente de ingresos económicos a las familias. 

Fuente: Elaborado por Daysi Moyon, 2025. 

4.2.4. La época de la siembra y cosecha  

La gente de la comunidad ya conocía el periodo cronológico, de la siembra y la 

cosecha, los meses de lluvia eran, septiembre, octubre, noviembre y diciembre, tiempo en 

el cual sembraban: maíz, frejol, cebada, papas, entre otros granos secos; los meses de 

cosecha fueron: junio, Julio y agosto. Una vez realizada las cosechas guardaban los 

productos para todo el año. Una fruta que se cosechaba en abundancia era el capulí, lo 

que permitía que se realicen los denominados trueques en diferentes comunidades como: 

Licto, Cajabamba, San Luis, Chambo y también en la ciudad de Cuenca. 



 

64 

 

 El ex dirigente del cabildo, Sr. Ángel Asqui señalo que sus abuelos, cosechaban 

el capulí y la cabuya, lo llevaban para realizar los respectivos trueques con otras 

comunidades a cambio de otros productos que servía para su consumo alimenticio (A A. 

Asqui en una entrevista personal, 20 de julio de 2025). 

Granos de siembra y cosecha. 

Tabla 4  

Productos que sembraban y cosechaban antiguamente por temporada 

Productos   Tiempo de siembra y cosecha  

Maíz Siembra: septiembre, octubre, noviembre y 

diciembre. 

Frejol   

Cebada  

Papas Cosecha: febrero, marzo, abril, mayo y junio. 

Capulí  Es un árbol de capulí que daba frutos por 

temporadas el mes de febrero y noviembre. 

Nota: En la tabla se presenta la siembra y cosecha de los productos. Fuente: Elaborado por Daysi Moyon, 

2025. 

Se muestra una representación del maíz y el árbol de capulí, productos importantes 

de la época (figura 4) 

Figura 4 

 Cultivo de la cabuya, mazorca y el capulí en la zona agrícola de la comunidad de San 

Vicente de Lacas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nota: Cosecha de la cabuya, mazorca y el capulí. Fuente: Primera fotografía proporcionado por la Srta. 

Patricia Colcha y del autor, 2025. 



 

65 

 

4.2.5. La Ganadería  

Varias familias de San Vicente vivían de la ganadería para subsistir, tenían ovejas, 

cerdos, gallinas, vacas, toros, terneros, burro o mula, en varias ocasiones servían para el 

consumo humano y otras para la venta o el trueque. 

Lista de ganado que criaban los moradores. 

Tabla 5  

 Ganados que se criaban 

Vacuno Ovino  Porcino  

Vaca 

Toro 

Ternero 

Burro  

Ovejas 

 

Cerdo  

 

Nota: Animales que mantenían nuestros antepasados. Fuente:  Elaborado por Daysi Moyon, 2025. 

Actualidad: En el presente, varias familias se dedican a tener sus propios 

emprendimientos tales como, locales comerciales, talleres de corte confección, 

gastronomía, minería, faneadora de pollos, se han dedicado a la minería y a ejercer su 

carrera profesional. 

4.2.6. Gastronomía 

Según Barriga (2011), “el estudio de la relación del hombre, entre su alimentación 

y su medio ambiente. La gastronomía no sólo tiene relación con la comida, sino que 

también con las distintas culturas que existen en la tierra” (p.21). 

Al hablar de la gastronomía entendemos de la diversidad de platillos culturales, 

que son un valor primordial que identifica nuestras raíces ancestrales, tomando en cuenta 

a la comunidad de San Vicente de Lacas, tiene una estrecha relación con el pasado y la 

memoria de las celebridades comunitarias. 

Según el testimonio del sr. Enrique Moyon, para el consumo diario era la sopa de 

colada de maíz, acompañado con el frejol, papas, arvejas, chochos. En las fiestas 

grandes se compartían la chicha de frutas que tenían en los pondos de arroz de 

cebada con coles acompañado de carne de borrego, cuy o de chancho, servían en 

bandejas pequeñas (A. Enrique Moyon 20 de julio de 2025).  



 

66 

 

Hoy en día, existe una gran cantidad de alimentos para escoger, incluso en las 

fiestas de hoy se reparten, un plato de caldo de gallina y una bandeja pequeña de arroz 

acompañado con honrado, chicharrón o un trozo de cuy, maní y ensalada de lechugas, un 

vaso de chicha, y otros dulces conocidos como bocaditos y una rebana de pastel, 

costumbre que se genera de generación tras generación.  

Figura 5  

Participación de la gente en las fiestas familiares en la casa de María Luz Gadvay de la 

Comunidad. 

 

 

 

 

 

Nota: La convivencia con la sociedad. Fuente: Fotografía proporcionada por el autor, 2025. 

4.2.7. Indumentaria de hombres y mujeres de la primera generación  

Desde el punto de vista de Bastidas (2022):  

Son pocas las comunidades que aún mantienen la vestimenta tradicional, muchas 

han sufrido un proceso de combinación con rasgos hispanos, creando un mestizaje 

en los textiles y los materiales que utilizan combinando iconografía andina y 

española. El pueblo Puruhá no conserva sus tejidos prehispánicos evidenciando la 

capacidad de las culturas de no ser estáticas, modificándose sin perder su esencia 

(p.20). 

En este caso la indumentaria de los pobladores de la comunidad se evolucionó con 

el transcurso del tiempo, como menciona la srta. Umbelina Melena, que “nuestros 

abuelitos utilizaban poncho rojo y un pantalón blanco, las mujeres utilizaban un chali o 

bata elaborada de lana de oveja, polleras negro, rojo o azul, huascas, agujón, aretes” (A 

U. Melena, entrevista personal, 2025).  

Indumentarias que fue utilizado por la primera generación de la comunidad. 

 

 

 



 

67 

 

Figura 6 

 Indumentaria de la primera generación de la comunidad de San Vicente de Lacas. 

 

 

 

 

 

 
Nota: El poncho de hombre, el chali y la huasca de mujer indígena accesorio que pertenecía a la primera 

generación como afirma la srta. Umbelina Melena (2025). Fuente: Fotografías pertenecientes al autor y 

a la srta. Patricia Colcha. 

 

Figura 7  

Vestimenta de la segunda generación 

 

 

 

 

 

 

 

 
Nota. La evolución de la vestimenta. Fuente: Fotografías que pertenecen a la srtas. Umbelina Melena y el 

autor. 

 

Figura 8  

La vestimenta por épocas  

  

 

 

 

 

 

 

Nota. Vestimenta de los años 70, 80 y 90 Fuente: Fotografías que pertenecen a las Srtas. Patricia Colcha 

y Umbelina Melena. 



 

68 

 

La vestimenta, ha generado grandes cambios en las diferentes generaciones con 

sus respectivas características, cada una de las etapas se transforman en otro estilo, que 

pasó de ser una obra textil de tejido a base de lana de borrego a transformase en una 

simple tela de algodón, lo más valioso son las indumentarias que tienen larga duración; 

posteriormente con el pasar de los años, convertirse en un patrimonio material, para la 

comunidad de San Vicente de Lacas. 

4.2.8. La Minga 

La minga es un sistema de organización, de sabiduría ancestral con fines de 

trabajo colectivo social, que ayuda al bien común de la sociedad, creando la importancia 

de realizar un llamado colectivo, en la que se movilizaban y organizaban para terminar 

con prontitud algún trabajo, creando el sentido de la convivencia. En este contexto el 

padre redentorista Ángel Montesdeoca narra:  

Se llamó a 30 trabajadores de la comunidad de San Vicente, para la restauración 

de la iglesia y el material sobrante se distribuyó para que cada una de esas familias 

construyan su casa más modesta y de manera conjunta levantaron las 30 viviendas. 

Lo que faltaba era alguien quien los guíe para que ya no siguieran viviendo en las 

chozas. (A A. Montesdeoca entrevista personal, 07 de Julio de 2025). 

4.2.9. Viviendas  

La mayoría de las viviendas tradicionales eran de chozas de paja, construidas de 

la materia prima que existía en el lugar. El entrevistado sr. Cesar Melena testimonia que:  

La paja se traía a lomo de burro, para la construcción, se hacía en forma de cono 

con los chahuarqueros, dejando un espacio cada uno de 30 cm, para hacer los 

cruzados, se tenía que ir a rogar a la gente que colabore y como tradición la paja 

se tendía en el piso y se hacía rodar en toda esa paja a la dueña. (A. C. Melena, 

entrevista personal 23 de marzo de 2025) 

Se evidencia en las siguientes (figuras 9). 

 

 

 

 

 

 



 

69 

 

Figura 9 

 Las primeras casas de Chozas de la comunidad de San Vicente de Lacas 

  

 

 

 

 

Nota. Primeras chozas de paja. Fuente: Fotografías que pertenecen a la srta. Umbelina Melena y Don 

Cesar Melena.  

La evolución de las viviendas surge de la transformación de la choza a la 

existencia de las nuevas residencias de teja con estructuras más sólidas, con cimientos de 

cancagua, adobe y piedra  el tumbado fue creado con palos y tiras de eucalipto y sobre 

ella la teja, con una singular cruz en el cabezal de la casa, ofreció mayor resistencia  y 

protección por más de 50 años que se mantiene en pie, pocas familias tenían el lujo de 

tener una casa de esa magnitud, De acuerdo el sr. Cesar Melena ex presidente del cabildo, 

actual presidente de la iglesia afirma que: “unas tres personas tenían casa de cancagua, 

adobe y de piedra, debió haber sido duro, porque solo hacer las casas de choza fue duro, 

mucho más de teja eso se debió a la falta de agua” (A. C. Melena entrevista personal, 23 

de marzo de 2025) Haciendo una breve referencia con las casas que existieron en la 

comunidad de San Vicente de Lacas. Casa de cimientos de teja (figura10). 

Figura 10  

Casa del año 1965 de la Sra. María Luz Gadvay Sánchez 

 

 

 

 

 

 

Nota: Casa que aún se mantiene en pie actualmente, también se cuenta con la presencia de las sras.  María 

Isidora Paguay y María Transito Sani. Fuente: Fotografía tomada por el autor. 

A partir del año 1980 hasta la actualidad las viviendas son de losa, compuestas de 

ladrillo, bloques, cemento, varillas de hierro, los servicios básicos se incrementaron desde 



 

70 

 

el año 2000 como es el agua potable, luz eléctrica, teléfono, división de cuartos, 

electrodomésticos y actualmente internet, la infraestructura antisísmica, siendo este 

fundamental para el diario vivir, las viviendas también se evolucionaron acorde a la época 

y demanda de la población.  

Uno de los recursos más grandes que se desarrolló en la comunidad mediante 

mingas fue el agua potable, la ampliación de la vía y la creación de una institución 

educativa, construcción de la Iglesia, posteriormente las obras recientes son: creación del 

estadio” San Vicente”, alcantarillado, aguas hervidas. 

4.2.10. ¿Como se consiguió el agua potable? 

Para contar con el servicio del agua potable, los moradores de la comunidad 

tuvieron que buscar de donde traer el agua para abastecer las necesidades del sector.  En 

este proyecto participaron un grupo de personas, en la búsqueda de ojos o vertientes de 

agua y lograron localizarlos en la comunidad de Balcashig. Los moradores trabajaron 

arduamente mediante mingas, movilización de materiales, enterrando tubos y 

construyendo reservorios de agua, los cuales se encuentran en la cima más alta de San 

Martin de Veranillo. 

Es una ventaja que abasteció a todas las comunidades cercanas al lugar. Este 

proyecto inició bajo la dirección de la srta. Umbelina Melena y Don José Moyon.  

La participación de personal en la minga del agua potable. (figura 11) 

Figura 11  

Minga que se realizaron para la extracción del agua potable a la comunidad de San 

Vicente de Lacas 

 

 

 

 

 

 

 

Nota: Mingas para la traída del agua potable. Fuente: fotografías que pertenecen a la srta. Umbelina 

Melena y San Vicente de Lacas (2013) 



 

71 

 

4.2.11. La ampliación de la vía principal de San Vicente de Lacas 

Según información proporcionada por sr. Luis Octavio Saigua ex dirigente del 

sector, varias entidades apoyaron económicamente, al proyecto de la ampliación de la vía 

de San Vicente.  

Desde el 7 de junio de 1989 durante la administración del, el Sr. Cesar Arturo 

Melena (presidente encargado) el Sr. Luis Octavio Saigua (secretario) y Sr. 

Alfredo Colcha (síndico) convocan a la comunidad  

Se llevo a cabo la ampliación de su vía principal, elevando su anchura de 6 a 18 

metros, con el fin de promover el desarrollo urbano y potenciar la conectividad. 

Esta obra se concretó con el cabildo del momento, el apoyo mayoritario de los 

moradores, se contó con el apoyo de las maquinarias del Consejo Provincial de 

Chimborazo, tal como menciono Luis Octavio Saigua que: “no fue nada fácil, 

hubo que enfrentar la oposición de moradores del lugar” (A L. Saigua, entrevista 

personal del 23 de marzo de 2025). 

Miembros designados de la obra. 

Tabla 6  

Miembros Encargados de la Administración Durante la Ampliación de la Vía 

Miembros encargados 

Cargo Nombres 

Presidente  

Vicepresidente  

Tesorero  

Síndico 

Secretaria  

Sr. Octavio Saigua  

Sr. Manuel Cali 

Sr. Luis Gusqui  

Sr. José Manuel Moyón  

Sr. Betty Ruiz Calle  

Nota: Autoridades encargados de la obra. Fuente: Elaborado por Daysi Moyon, 2025.  

Actualmente la vía se encuentra en óptimas condiciones y favorece el ingreso y 

salida de los habitantes del lugar y de las comunidades aledañas.  

 

 



 

72 

 

Figura 12  

El antes y en la actualidad las vías de San Vicente de Lacas 

  

 

 

 

 

 

Nota: La evolución de las carreteras de San Vicente Fuente: Fotografía que pertenecen a San Vicente de 

Lacas (2013) y al autor 

4.2.12. Las instituciones educativas  

En la comunidad desde años atrás existió para la formación educativa de niños/as 

a la escuela primaria “Velasco Ibarra” y posteriormente se creó el Jardín “Infantes de San 

Vicente de Lacas”  En sus inicios las instituciones funcionaban en pequeñas chozas, 

posteriormente con la colaboración de entidades públicas, padres de Familia y la 

generosidad del Sr. Juan de Dios Colcha quien donó el terreno, se construyeron los 

planteles educativos con aulas y espacios adecuados para la formación de los estudiantes.  

En breve el sr. Luis Octavio Saigua ex dirigente del sector me otorgó la 

documentación, que contiene una breve reseña histórica del Jardín de Infantes “San 

Vicente de Lacas”  

Se dio a conocer el proceso de construcción de las instituciones educativas: En un 

inicio, las clases se desarrollaban en una choza, durante la gestión Sr. Luis Octavio Saigua 

y demás autoridades y al aporte del Sr. Juan de Dios Colcha, quien donó un terreno, se 

formalizó el proyecto.  En 1984, DINACE entregó estructuras metálicas, y con apoyo de 

autoridades cantonales y el trabajo voluntario de la comunidad, se logró avanzar en la 

construcción, superando incluso los retrasos del contratista con esfuerzo colectivo 

Lamentablemente las mencionadas instituciones escuela y Jardín ya no están en 

funcionamiento, por la falta de estudiantes que migraron a los planteles educativos en el 

cantón Riobamba. 

 

 



 

73 

 

Jardín “Infantes San Vicente de Lacas”   

Tabla 7  

Personas que colaboraron la obra educativa del año1984 

Colaboradores 

Sr. José Llamuca 

Sr. Luis Gusqui 

Sr. Ángel Saigua Laminia 

Sr. Luis Octavio Saigua 

Sr. José Moyón 

Sr. Santiago Paguay 

Sr. Alfredo Colcha 

Sr. Juan Melena 

Srta. Etelvina Melena 

Sra. Tránsito Gusqui 

Nota: Colaboradores de la construcción del Jardín Infantes. Fuente:  Elaborado por Daysi Moyon, 2025. 

Directivos encargados de estar al frente de la obra son: 

Tabla 8  

Directivos encargados de la obra del Jardín Infantes “San Vicente de Lacas” 

Cargo Nombre 

Presidente  

Secretaria  

Coordinador  

Sr. Luis Octavio Saigua  

Sr. Betty Ruiz Calle  

Sr. Carlos Bucay J. 

Nota: Directivos encargados de la obra. Fuente: Elaborado por Daysi Moyon, 2025.   

4.2.13. Creación del Templo de “San Vicente de Lacas” 

Para los habitantes que pertenecieron a la primera generación, fue primordial tener 

un templo, cada una lleva su proceso histórico, no con exactitud, pero si a base de 

testimonios. 

4.2.13.1. Iglesia de Choza 

La primera iglesia fue una pequeña choza de paja, donde acudían las pocas 

familias que existían en ese momento, el tiempo de vida fue muy corto acorde a la época 



 

74 

 

y los recursos que tenían las familias indígenas, y al ver el avance y la guía de personas 

más preparadas lo reconstruyen una más moderna. 

4.2.13.2. Iglesia de cancagua 

Se dio origen a la renovación de la iglesia a base de teja y cancagua, por la 

demanda de la población que se fue ampliando más la infraestructura, como manifestaron 

varios entrevistados “que se construyó la iglesia con otros materiales, se destruyó por el 

terremoto que surgió en la ciudad de Riobamba. 

4.2.13.3. Iglesia de losa sobre las paredes de cancagua 

La iglesia después del terremoto quedó solo sus paredes de cancagua, en vista de 

volver a edificar, se reconstruyo.  

Quien habla es el Sr. Ángel Asqui, como constructor, el maestro Santiago Paguay, 

quien fundió una loza sobre las paredes de cancagua; sin embargo, una fuerte caída de 

lluvia cayó sobre la iglesia, que llevo a la construcción, nuevamente al suelo, lo que dejo 

a la deriva unos dos a tres años, no existía la iglesia, la misa se celebraba en la casa barrial 

que era de teja, con el padre Néstor Rivera, se realizó la celebración eucarística en ese 

lugar por varios años. (A A. Asqui, entrevista personal, 20 de julio de 2025). 

4.2.13.4. Iglesia Actual  

Sobre los cimientos antiguos, los escombros fueron removidos por un grupo de 

maquinistas, que pertenecían al sindicato de ese entonces, se edificó la nueva 

infraestructura de la Iglesia. De acuerdo a las palabras del Sr. Ángel Asqui, cuenta que: 

fue difícil la reconstrucción del templo, por ello acudieron a pedir ayuda al padre 

Néstor Rivera, quien recomienda se haga una maqueta para enviarle a la 

congregación de misioneros en Inglaterra occidental; así lo hicieron y recibieron 

desde allá la donación económica, necesaria para ver realizada la obra religiosa de 

gran magnitud que podemos verla y sentir con gran satisfacción, todos los 

moradores de San Vicente y comunidades vecinas. (A A. Asqui, entrevista 

personal, 20 de Julio de 2025). 

 

 

 



 

75 

 

Figura 13  

Iglesia de la comunidad de San Vicente de Lacas 

 

 

 

 

 

 

Nota: Restauración de la Iglesia central de la comunidad. Fuente: Fotografía que pertenecen a San 

Vicente de Lacas (2013) y al autor 

4.2.13.5. Cautiverio   

Este lugar funcionaba como cárcel, argumenta, Don Cesar Melena presidente 

activo de la iglesia: “era la cárcel para quienes cometían impurezas, cometían adulterio, 

y si no cumplían deberes que otorgaba la comunidad, como castigo se quedaban sin 

comida y encerrados unos 2 a 4 días hasta que confiesen la verdad de lo sucedido” (A C. 

Melena, entrevista personal, 16 de marzo de 2025). 

A continuación, se revela una fotografía (figura 14), el cautiverio de la comunidad 

de San Vicente de Lacas, hoy en día ya no está en funcionamiento, forma parte del 

mirador de la plaza central de la comunidad, que posteriormente podrá ser un patrimonio 

tangible. 

Figura 14  

Cautiverio de la comunidad de San Vicente de Lacas 

 

 

 

 

 

 

 

Nota: Cárcel que servía para castigar a la gente inculta. Fuente: Fotografía tomada por el autor. 



 

76 

 

4.2.13.6. Política 

La jerarquía de gobierno en las comunidades se les denomina como cabildo y 

según la elección de la población se les designa los cargos correspondientes, están el 

presidente, vicepresidente, tesorero, secretario y vocales autoridades que están al frente, 

en representación de la comunidad. Su gestión tiene un plazo de un año, con el rol de 

cumplir el compromiso de trabajar por el bien común de la sociedad comunitaria. Estas 

asambleas se realizan en la casa comunal para la toma de decisiones de los moradores del 

sector.  

Por otro lado, también existe una estructura de autoridades religiosas, encargadas 

en el ámbito eclesiástico dentro de la comunidad. Está encabezado por el presidente electo 

de la iglesia, y se enriquece con la participación activa de las pastorales como son la 

catequesis, misioneras, grupos juveniles, legión de María, Cáritas, Niños Monaguillos. 

Estas colectividades tienen el deber de coordinar las actividades religiosas del sector. 

Se mostrarán ilustraciones en las (Figura 15) y (figura 16) de la casa comunal, 

punto de encuentro de todos los moradores para realizar un conceso de varios asuntos, 

que se realicen dentro de la misma. 

Figura 15  

Casa Comunal ubicado en la plaza central de la comunidad de San Vicente de Lacas 

 

 

 

 

 

 

 

Nota: Finalización de la construcción de la casa comunal. Fuente: Fotografía que pertenecen a la Srta. 

Umbelina Melena 

 

 

 



 

77 

 

Figura 16   

Casa comunal de San Vicente de Lacas en la actualidad 

 

 

 

 

 

Nota: Casa comunal donde los comuneros realizan la toma de decisiones. Fuente: Fotografía tomada. por 

el autor. 

1.1.7. 4.16. Religión 

La gran parte de la población de San Vicente de Lacas se asocia principalmente 

con la fe católica. Esta creencia ha sido heredada de generación en generación y reforzada 

por el trabajo pastoral de los padres redentoristas hasta el año 2014, hoy pertenecen a la 

Diócesis de Riobamba. A pesar de que actualmente existen individuos de otras creencias. 

Se han transformado en más participativas y activas gracias al empeño de los propios 

residentes, quienes han preservado la tradición católica. 

La participación de los padres redentoristas de San Alfonso (Figura 17). 

Figura 17  

La presencia de los padres Redentoristas de San Alfonso en la comunidad de San Vicente 

de Lacas 

 

 

 

 

 

Nota. Padres Redentoristas en la comunidad de San Vicente. Fuente: Fotografías que pertenecen a la Srta. 

Umbelina Melena. 



 

78 

 

1.1.8. 4. 17. La entrega de herencia  

Una de las costumbres ancestrales que se realizaba con las generaciones 

anteriores, en cuanto a la entrega de herencias, se llevaba a cabo por medio de acto 

simbólico. Para el posicionamiento de la herencia, los herederos tenían la obligación de 

“rodar” por todo el terreno en presencia de todos los parientes existentes, ritual que se 

realizaba para asumir la propiedad heredada.  Dicho en palabras de Patricia Colcha: “un 

día se reunieron toda la familia ese día en el posicionamiento de la herencia, los herederos 

que fueron mis padres, como ellos ese día no se encontraban en el lugar, a nosotros, sus 

hijos teníamos la tarea de rodar por todo el terreno” (A. P. Colcha, entrevista personal, 16 

de marzo de 2025). Era una forma de representar, de quien es el nuevo dueño de esas 

tierras. Está practica refleja una de las costumbres y tradiciones de la comunidad que se 

mantenían hasta los años 1999, hoy en día para dar paso al nuevo propietario de las tierras, 

se legalizan de manera jurídica a través de las escrituras gestionadas y documentadas, lo 

que se requiere para tener de respaldo en caso de disputas. 

4.2.13.7. Idioma Kichwa 

La lengua kichwa es una lengua que facilita de manera libre la transmisión de 

conocimientos, habilidades, valores, es decir, la cultura de los pueblos indígenas de 

generación en generación (Ayol, 2023). El idioma Kichua es la legua madre de la cultura 

indígena, que ha sido reconocido por la constitución del Ecuador, por consiguiente, viene 

el origen de la lengua española que surgió por la aculturalización de rasgos hispanos.  

En la actualidad varias comunidades indígenas con costumbres ancestrales 

conocen, saben y entienden los dos idiomas (Kichwa y español) especialmente quienes 

ya vivieron este intercambio de idioma del ancestral al impuesto. En una entrevista 

personal al Sr. Enrique Moyon relata “Mi mamá con los vecinos, los mayores hablaban 

en Kichwa y yo poco fui acoplándome más al castellano ya, bueno así era en tiempo de 

mi mamá, de ahí entender entiendo todo en quichua” (A E. Moyon, entrevista personal, 

2025).  

 

 



 

79 

 

4.3. Fiestas y tradiciones en la comunidad de San Vicente de Lacas historia y 

evolución 

4.3.1. Fiestas y tradiciones de antaño  

4.3.1.1. La Capitanía 

La Capitanía es una fiesta popular del cantón Guano, fue adoptada por la 

comunidad de San Vicente de Lacas, esas raíces y costumbres religiosas, se instalaron 

como herencia cultural para la comunidad. La festividad tuvo un lugar entre 1930 y 1990, 

incluía figuras fundamentales como el encargado del prioste (Paji), el capitán, el sargento, 

los oficiales y los marchantes con vestiduras militares. De la misma forma, las costumbres 

tradicionales se fueron desapareciendo al observar que llevaba tiempo, espacio y recursos 

económicos. 

Concluye GAD de Guano (2023), que “El Capitán y el Abanderado que hacen 

circular una intensa carga simbólica, instauran un espíritu especial de emotividad 

compartida, exaltan la imagen de un «nosotros» y reafirman los lazos de integración 

social” (s. p). Así mismo, cuenta la Srta. Umbelina Melena que: 

 La participación de los personajes electos, cada quien tiene un papel a quien 

representar durante la festividad.  El Capitán y abanderado iniciaron su recorrido 

junto al grupo de militares, realizaban un encuentro y rendían homenaje a la 

Virgen, Por otro lado, los voluntarios tuvieron que entregar “jochas” a la Virgen 

con la finalidad de recibir gracias y bendiciones que recae sobre las familias 

encargadas del lugar. Estas “jochas” eran donaciones que se otorgaban a los 

priostes encargados. (A. U. Melena entrevista personal, 25 de marzo de 2025). 

El prioste encargado de la capitanía tenía la potestad de realizar las tres fiestas 

conocidas como la misa de pascua, el cuasimodo (el señor de la misericordia) y la 

peregrinación de la Virgen Dolorosa, para ello tenían que ir a Cubijíes. 

Como costumbre y tradición las familias de la comunidad conservan un profundo 

vínculo de unidad, manifestado las relaciones sociales entre ellas. Era habitual que los 

integrantes de la comunidad se denominaran "ñaños", "ahijados" o "primos", palabras que 

reflejaban un lazo familiar y de hermandad que trasciende el vínculo de sangre. En calidad 

de investigadora, yo, Daysi Moyon, dentro del campo etnográfico se evidencia el trato 

que se tienen entre ellos como comunidad. Haciendo un análisis histórico no se perdió 



 

80 

 

totalmente, se desarrolló las convivencias sociales, saberes culturales, espacios 

colectivos, lo que se preside en ir fortaleciendo y manteniendo viva esta riqueza cultural. 

4.3.1.2.  Matrimonio tradicional  

El matrimonio es la unión de lazos entre un hombre y una mujer tanto en el civil 

y eclesiástico en la que se comprometen definitivamente a la concepción conyugal donde 

contribuye la estructura, normas relativas a la fidelidad y respeto del uno al otro. Para 

Girgis et al. (2020),“El matrimonio es el tipo de práctica social cuyos límites y forma 

básica pueden ser discernidos por nuestra razón humana común, cualquiera sea nuestro 

trasfondo religioso en particular” (p.4). 

Tradicionalmente el matrimonio era a conveniencia de los familiares, sin 

embargo, al estar aún bajo la tutela de los padres, son quienes se encargaban de preparar 

la ceremonia para casar a sus hijos e hijas, a temprana edad de 16, 17, 18 años se regían 

a las leyes de la época. En una entrevista el Sr. Cesar Melena dice que:  

“Nuestros mayores se ponían de acuerdo para la fiesta de la boda, se casaban por 

obligación. Una vez que se hayan casado los novios los mismos papas llevaban al 

Sirichi” hacer acostar”, una vez terminada la fiesta los padres de la novia decía 

hijita, aquí es tu casa.  Les iban dejando en la casa de los suegros. (A C. Melena, 

entrevista personal, 16 de marzo de 2025).  

El matrimonio tradicional forma parte de los antiguos yugos familiares, esta 

costumbre, también simbolizaba un ritual, de paso fortalecía las relaciones familiares y 

comunitarias. Conforme al desarrollo y la progresión de los derechos humanos, el 

matrimonio obligatorio se ha erradicado. Hoy en día, se respeta y reconoce el derecho de 

cada individuo a elegir de manera libre si quiere contraer matrimonio, además de la 

selección de su pareja. Este cambio muestra una modificación importante en las 

costumbres tradicionales, fomentando el respeto a la independencia personal y la dignidad 

de cada individuo. 

Durante la ceremonia se utilizaba los siguientes utensilios. 

 

 

 



 

81 

 

Tabla 9  

Utensilios que se utilizaban antes 

Utensilios  Significado 

 

Huaylangas  

 

 

Canasto de Totoras o de carrizo   

 

Platos y vasos de barro  

 

Cuchara de Palo  

 Eran como tipo carpas para tapar 

cuando llovía o evitar el frio durante 

la ceremonia. 

Eran elaboradas de carrizo y servía 

para poner la comida que será 

compartida en la fiesta. 

Servían para repartir la comida que 

eran compartidas en la fiesta a cada 

uno de los invitados  

Eran elaborados de la madera que 

servían para revolver, mezclar y 

servir alimentos. 

Nota: Utensilios u objetos que se utilizaban en las ceremonias. Fuente: Elaborado por Daysi Moyon, 2025.  

Los recién casados que se regían del matrimonio tradicional 

Figura 18  

Matrimonio Tradicional  

 

 

 

 

Nota:  Matrimonio. Fuente: Fotografía proporcionada por la Sra. Umbelina Melena. 

4.3.2. Celebraciones que se realizan en la actualidad 

4.3.2.1. Fiesta del Niño rey de reyes  

La Comunidad San Vicente de Lacas, linaje de hombres y mujeres que conquistan 

sus sueños de ser justos, todo lo que se planta en el presente, se podrá cosechar y 

mantenerle perenne para el mañana, cada lazo histórico son las huellas que dejan con el 

tiempo.  

La naciente fiesta tradicional surge en el año 2019 en honor al niño Rey de Reyes. 

Esta celebración, llena de fe y simbolismo, se lleva a cabo con gran dedicación por los 

feligreses, en particular de aquellos que adoptan el papel de priostes, como manifestación 

de gratitud y devoción. 



 

82 

 

Estas actividades se inician con las novenas, que amplia los nueve días de 

reflexión, rezo el Santo Rosario, meditación de los diferentes pasajes de la Biblia 

vinculados con la niñez de Jesús. Estas plegarias pueden llevarse a cabo de manera 

pública o privada. Esta que está bajo la tutela de los diferentes grupos pastorales de la 

comunidad. De tantas huellas, que se muestra en los pases, en ella participan personajes 

tradicionales que más se destacan en esa fecha, celebración que se realiza cada 6 de enero, 

de cada año.  

Figura 19   

Priostes del Niño Rey de Reyes 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Nota: Celebración de la misa al niño rey de reyes. Fuente: Fotografía tomada por el autor. 

  

Una vez culminado las novenas, el domingo se inicia con el pregón al niño rey de 

reyes desde la vasija hasta la plaza central de la comunidad de San Vicente de Lacas. Una 

vez terminada el pase se realiza una misa de fiesta en honor al niño Rey de Reyes a las 

12:00 am. Finalmente se realiza la presentación de los diferentes grupos de danza con sus 

respectivos personajes que se muestran a continuación. Y hay una gran variedad de 

danzas folclóricas en especial la representación de personajes emblemáticos, con su 

notable relevancia de los curiquingues con atuendos muy coloridos, los payasos, perros 

quienes protegen la integridad del Niño, los diablos de lata y los Sacha Runa muestran su 

mejor presentación durante el pregón. Y uno de los momentos más significativos es la 

dramatización de los tres reyes magos, en compañía del Ángel. Además, está repleta de 

simbolismo, finaliza cuando los personajes dedican loas al Niño Rey de Reyes en el la 

iglesia central del lugar.  

Los personajes más representativos durante el desfile del niñito rey de reyes. 

 



 

83 

 

Tabla 10  

Personajes Representativos  

Personaje Significados 

Curiquingue “El baile representa la divinidad de las aves en el acto religioso, los 

personajes representan a las aves que existen en los pisos ecológicos altos, lugar 

desde donde suelen venir en pocas ocasiones y en épocas especiales a este 

lugar” (Calderón, 2020) 

Diablos de Lata La tradición proviene de la comunidad de Cacha desde el año 1779. 

Muchos antropólogos lo describen como un indio disfrazado de diablo. 

Consideran que es lo que causa más la maravilla del viajero, el diablito actúa 

en grupos de diablitos” (Peñafiel, 2019) 

Payasos “Se trata de un personaje jocoso que se mezcla con los asistentes al 

Pase, utiliza una especie de chorizo relleno de tela para pegar a la gente y realiza 

comentarios en tono de burla” (Peñafiel, 2019) 

Sacha Runa “Significa “el hombre de la montaña” y baila al ritmo de la expresión 

achachay” (Peñafiel, 2019) 

Los 3 reyes magos Los 3 Reyes Magos que peregrinan, dedicando Loas al niñito rey de 

reyes. 

Ángel Representa al ángel que fue enviado por Dios y se presentó a la virgen 

María y a los pastores anunciando la venida del hijo de Dios. 

Vasallos  Eran personas que disponían al servicio de un señor, son quiénes se 

encargaban de proteger a su señor. 

Fruteras En agradecimiento a la tierra fértil, por la abundancia que existe en las 

familias. 

Nota: Se muestra diferentes personajes activos durante la fiesta del niño rey de reyes. Fuente: Elaborado 

por Daysi Moyon, 2025. 

4.3.2.2. Significado de la vestimenta de los siguientes personajes  

Significado de los diferentes personajes de la fiesta. 

Tabla 11  

Accesorios de los Diferentes Personajes  

Curiquingue  

 

 

 

La vestimenta que utilizan los danzantes son disfraces de aves (alas, cola y un gorro en cono) 

elaboradas con cartón y forradas con papel crepé de colores: amarillo, rojo, verde, violeta, 

tomate, blanco, azul; además una careta de malla pintada de color rosado con ojos, nariz y 

boca humana. (Calderón, 2020) 



 

84 

 

Diablos de Lata 

 

Su vestimenta consta de zapatos de charol negro, pantalón de tela negra, camisa blanca, 

corbata elegante, camisón colorido (azul, rojo), guantes blancos, pañuelos, la trenza, la careta, 

y la sonaja. (Peñafiel, 2019) 

Payasos  Se trata de un personaje jocoso que se mezcla con los asistentes al Pase, utiliza una especie 

de chorizo relleno de tela para pegar a la gente y realiza comentarios en tono de burla. Lleva 

un vestido de payaso hecho de una pieza y con colores chillones. Lleva una careta de cartón 

pintada con figuras geométricas, su boca es grande y de colores vistosos. Su sombrero es el 

característico bonete con forma de cono, de cartón y colores brillantes. (Peñafiel, 2019)  

Sacha runa 

 

Significa “el hombre de la montaña” y baila al ritmo de la expresión achachay. Va cubierto 

de musgo, ramas y elementos vegetales. Es uno de los personajes que prevalecen antes de la 

conquista y que señalan la unión o sincretismo de lo indígena y lo impuesto por el catolicismo. 

(Peñafiel, 2019) 

Los 3 reyes 

magos 

 

Los 3 Reyes Magos realizan una obra teatral donde van en busca del niño Rey de Reyes, con 

sus mejores atuendos similares a la realeza, posterior a eso realizan ofrendas y dedicando unas 

Loas, cada persona tiene un papel que interpretar a los siguientes personajes (Rey Baltazar, 

Reyes Melchor, Gaspar). 

El Ángel 

 

Es un personaje que se revela a los tres reyes magos, direccionando al peregrino a Belén hacia 

el niño Rey de Reyes.  

Vasallos Los Vasallos son personajes centrales de la fiesta del niño rey de reyes, representan la lucha 

entre el bien y el mal, así como la rebeldía entre la cultura, la colonización, se caracterizan 

por sus trajes coloridos y formales, movimientos ruidosos teniendo en la mano un machete, 

cuy asado, personaje que anima la fiesta en conjunto con otros personajes representativos 

propia de la fiesta. 

Nota: Personajes con sus respectivas características. Fuente: Elaborado por Daysi Moyon, 2025. 

 

Figura 20  

Participación de los Vasallos en las fiestas del Niño Rey de Reyes en la comunidad de 

San Vicente. 

 

 

 

 

 

Nota: Participación de los Vasallos. Fuente: Fotografía tomada por el autor  



 

85 

 

Presentación de personajes emblemáticos en las festividades (figura 21) 

Figura 21  

La representación de las frutas en el desfile del Niño Rey de Reyes 

 

 

 

 

 

Nota: Desfile del niño rey de reyes. Fuente: Fotografía tomada por el autor. 

Figura 22  

El Pregón del Niño Rey de Reyes 

 

 

 

 

 

Nota: Desfile del niño rey de reyes. Fuente: Fotografía tomada por el autor. 

4.3.2.3. Fiesta a San Vicente de Lacas  

La festividad en honor a San Vicente Ferrer, patrono e intercesor de la comunidad 

de San Vicente de Lacas, se lleva a cabo cada 5 de abril, se constituye una de las 

celebraciones más relevantes y esperadas del calendario local. Esta celebración no solo 

posee una naturaleza religiosa, sino también social y cultural, puesto que reúne a toda la 

comunidad. 

Cabe mencionar el Sr. Cesar Melena “que las fiestas ya se venían realizando 

mucho más antes de la creación de la iglesia de San Vicente” (A C. Melena, en una 

entrevista personal, 2025). 



 

86 

 

Según lo descrito por el Sr. Simón Tierra, “Libro de actas, caserío Lacas- San 

Vicente” 

 Por orden del  Sr. obispo de la ciudad de Riobamba, provincia de Chimborazo les 

concedió el permiso de haber culminado con la construcción de la iglesia de la 

comunidad en el año 1946 y una vez terminada la obra  decidieron  rendir 

homenajes a San Vicente Ferrer  que ya lo venían realizando cada 05 de Abril 

1937 fue bautizado con el anejo de San Vicente de Lacas en honor al patrono San 

Vicente Ferrer por el recuerdo de la santa misión por el padre Honorato 

Berreyzuyta misionero de los padres  redentoristas de San Alfonso de María de 

Ligorio.   

Las fiestas son un símbolo de veneración y homenajes al santo patrono, es una 

forma de dar gracias por las bendiciones derramadas a las familias pertenecientes a la 

comunidad, a raíz de ella también existen cambios que todo comienza con una pequeña 

banda de pueblo y varios juegos populares, como el baile de la naranja, ensacados, palo 

encebado entre otras actividades. 

Con el transcurso del tiempo, la festividad ha experimentado una evolución y se 

han integrado nuevos mecanismos que potencian la experiencia de la comunidad. La 

celebración ya no se restringe a los juegos y actividades recreativas, sino que abarca 

novedosas, procesiones, ceremonias religiosas, cantos y actividades coordinadas por los 

grupos pastorales. Estas expresiones religiosas han logrado mantener la espiritualidad de 

quienes viven la experiencia más intensa de la fe. 

La comunidad ha conseguido preservar esta costumbre, y pese a que algunas 

tradiciones han sufrido modificaciones o han desaparecido “como la festividad de la 

Capitanía” la devoción hacia San Vicente Ferrer se mantiene vigente, que marca historia 

de un antes y después a la comunidad. Además, la participación de los priostes, individuos 

que se dedican de manera voluntaria a coordinar y respaldar la celebración, ha sido crucial 

para mantener la sostenibilidad.  

Programa de Fiestas del Santo Patrono San Vicente de Lacas 2025 (Figura 23) 

 

 

 



 

87 

 

Figura 23  

Cronograma de Fiestas de San Vicente  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nota: Programación de Fiestas. Fuente: Fotografía tomado por el autor. 

Figura del Santo Patrono San Vicente de Lacas (figura 24). 

 

 

 

 

 

 



 

88 

 

Figura 24  

Santo patrono de la comunidad de San Vicente de Lacas 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Nota: Participación de los peregrinos de San Vicente. Fuente: Fotografías tomado por el autor. 

4.3.2.4. El mes de abril: Semana Santa 

Para el pueblo católico, el mes de abril, simboliza el corazón del año litúrgico, 

durante este tiempo se realiza la celebración de la pascua, festividad importante donde se 

conmemora la pasión muerte y resurrección de Jesucristo. En estas actividades participan 

varias agrupaciones, principalmente las cofradías religiosas de diferentes sectores 

urbanos, rurales, aquellas que son conformadas por los fieles devotos que representa las 

distintas escenificaciones de la semana mayor. 

 La veneración y el respeto es indudable de quienes conservan su fe católica, 

encabezado por las autoridades eclesiásticas, como son presidente de la comunidad y los 

diferentes grupos pastorales (catequistas, grupo juvenil, legión de maría, voluntarios de 

Fátima, monaguillos) entre otros. Cada uno de estas agrupaciones cumplen con su función 

dentro de la iglesia. 

La Semana Santa 

La Semana Santa es una de las festividades religiosas, profundamente arraigadas 

en el recuerdo colectivo del lugar. 

 

 



 

89 

 

Domingo de Ramos  

Resalta Ramos (2008), “en ese día domingo de ramos se conmemora la entrada 

triunfal de Jesús, es el domingo de pasión más conocido como domingo de ramos 

inaugura la semana santa” (p.1). Una vez terminada la cuaresma la comunidad de San 

Vicente de Lacas con todos los moradores del sector acuden a esta gran celebración de la 

entrada triunfal de Jesucristo, se presentan personajes importantes como Jesús, burro, 

comunidad, ramos, romero o maíz y flores, el domingo con el que se da el paso, a la 

solemne semana santa. Son tradiciones que se adaptaron a las comunidades indígenas, 

todas ellas son una combinación de culturas que dieron origen a una nueva festividad 

religiosa y observar el dinamismo que entrelaza con la realidad social. 

Lunes Santo: Se conmemora de acuerdo al pasaje bíblico. Según Herrera (2011), 

“cuando Jesucristo luego de pasar la noche en Betania, regresa a Jerusalén y encuentra el 

templo de su Padre convertido en un mercado lleno de comerciantes, olvidándose todos 

ellos que éste era un templo para el culto de Dios” (p.2). 

Martes Santo: Se recuerda en Herrera (2011) que “se hace mención a cuando 

María Magdalena perfuma los pies de Jesucristo quien en ese momento anuncia su 

muerte” (p.2). 

 Miércoles Santo: Es una de las escenificaciones más conocidas en la traición de 

alguien se menciona en Herrera (2011) que “es el día en el que Judas se ofrece entregar a 

Jesucristo a cambio de 30 monedas de plata” (p.2).  

Jueves Santo: Se realiza el lavatorio de los pies y quienes participaron en ella 

fueron los 12 apóstoles, se involucran los niños, jóvenes, adultos del lugar.  Herrera 

(2011) indica que en: 

La tradición se realiza el lavatorio de pies en las iglesias, se conmemora la 

instauración del Sacramento de la Eucaristía en la última Cena y se recuerda la noche 

cuando Jesús se despidió de su madre para dirigirse al monte de los Olivos, noche en la 

que Judas lo entregó para que sea tomado prisionero (p.2). 

Viernes Santo: Herrera (2011), mainfiesta que: 

Es el día más importante de la Semana Mayor, por recordar: el juicio al que fue 

sometido Jesucristo; la colocación de la corona de espinas, el largo recorrido hacia el 



 

90 

 

Calvario, la muerte y el descenso de su cuerpo para que María lo entierre en el sepulcro 

(p.2).  

Es el día más sagrado para toda la comunidad religiosa creyente de la fe católica, 

todas las personas guardaban luto por la muerte y crucifixión de Jesucristo, era la 

tradición de tiempos antiguos que hoy en día se desvanece con el tiempo.  

Sábado de Gloria: En palabras de Herrera (2011), tambien se ha denominado 

como el día de: 

La Vigilia Pascual, por ser la noche en la que los fieles hacen vela en espera de la 

resurrección de Jesucristo, se bendice el cirio pascual, el agua y la fuente 

bautismal; se leen nueve pasajes bíblicos: siete del Antiguo Testamento y dos del 

Nuevo Testamento y los católicos renuevan las promesas bautismales (p.2). 

 Domingo de Resurrección: se celebra la triunfante resurrección de Jesucristo. 

Ese día todos los fieles asisten a la misa de resurrección con entusiasmo. Herrera (2011), 

cabe mencionar que “este día tiene mucha significación para los cristianos ya que en este 

día Jesucristo salió triunfante del sepulcro. Como en todas las celebraciones religiosas o 

no, se establecen personajes característicos que identifican al evento” (p.2). 

4.3.2.5. La tradicional Fanesca 

Según Guevara et al. (2024), la Fanesca es un:  

Icono culinario de la Semana Santa en Ecuador, es un crisol de sabores que refleja 

el sincretismo cultural del país. Es un símbolo de comunión y unidad familiar, 

transmitida de generación en generación, en poblaciones rurales y pequeñas del 

país, aún existe la tradición de intercambiar con sus seres queridos, vecinos y 

amigos, creando un entramado de sabores y tradiciones que fortalece los lazos 

comunitarios (p.3,4).  

La tradicional fanesca va más allá de ser una comida; simboliza un gesto de fe, 

agradecimiento y comunión durante la Semana Santa, especialmente el Viernes Santo. Su 

preparación se sitúa en el contexto de la Fiesta de la Capitanía, celebraciones religiosas 

que comprende procesiones, representaciones artísticas y reuniones familiares. 

Originalmente la fanesca era un plato sencillo, sus primeros ingredientes fueron el 

zapallo, granos como el choclo tierno, fréjol y papas acompañado de pescado bacalao. 

Esta receta tradicional surgió a partir de los ingredientes disponibles de la zona, como se 



 

91 

 

había mencionado anteriormente que existía una limitación de producción agrícola por la 

escasez de agua, por ende, las familias del lugar aprovechaban los pocos alimentos que 

tenían a su alcance, dando origen a esta preparación cargada de simbolismo y memoria 

colectiva.  En la actualidad la Fanesca si tiene un gran desarrollo gastronómico que es 

reconocido como un plato del patrimonio cultural del Ecuador (figura 25). 

Figura 25  

 La Fanesca Tradicional de San Vicente. 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 
Nota: La fanesca que se realiza entre familia para compartir. Fuente:  Fotografía del autor. 

4.3.2.6. Santo sepulcro 

La tradicional procesión del santo sepulcro se realiza el día jueves santo, después 

manifestar las 7 palabras que Jesús dice en la Cruz durante su lecho de muerte. Estas 

costumbres aún se mantienen en algunas comunidades una de ellas la comunidad de San 

Vicente de Lacas. 

Manifestó Patricia Colcha, que durante la procesión “el misionero Henrry 

encargado de dirigir actividades de la Semana Santa del lugar” “comento que, aún se 

mantiene la tradición de la procesión del Santo Sepulcro, que en algunos sectores que ya 

he recorrido como misionero esta actividad religiosa ya no se presenciaba” (A. P. Colcha, 

entrevista personal, 2025). De tal manera el entrevistado afirma que varias de estas 

tradiciones y costumbres religiosas se están desapareciendo, quedando en el olvido. 

En estas procesiones participaron autoridades de turno y ellos son: la directiva de 

la iglesia, los grupos pastorales, quienes conforman la hermandad de la comunidad, 

buscan sus mejores trajes, música, colaboradores del rosario liderado por el grupo de 

Legión de María para todo el transcurso de la procesión. Actividad que se llevó a cabo a 

las 19:00pm, recorriendo diferentes sectores de la comunidad, voluntarios que cargan la 



 

92 

 

imagen de la Madre Dolorosa y a Jesucristo sepultado, terminando con la procesión en la 

plaza central de la comunidad a las 22 pm. Procesión del Santo Sepulcro (figura 26). 

Figura 26  

Procesión del Santo Sepulcro  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nota: Procesión del santo sepulcro dentro de la comunidad. Fuente: Fotografías tomadas por el autor. 

4.3.2.7. Mes de Mayo: Mes de María   

La comunidad de San Vicente lo conoce al mes de mayo, como el mes de María 

el día que es venerada la Virgen María por las diferentes comunidades y varias familias 

voluntarias se encargan de acoger la imagen de la Virgen del Rosario. Durante la 

procesión los animadores del día, animan con cantos, peticiones y acciones de gracias, 

todo el recorrido se presencia la participación de los peregrinos; una vez que llega la 

Virgen a la casa del prioste, primeramente, se reza el Rosario, como segundo punto la 

novena, encabezado por los catequistas y diferentes pastorales que participan activamente 

en la Iglesia.  

Se pudo evidenciar que los moradores del sector, son fieles devotos católicos, 

durante la procesión, se ve el entusiasmo y la participación activa de los niños/as, padres 

de familia, jóvenes y adultos mayores. Y para ellos llevar a la Virgen a sus casas es como 

llevar una lluvia de bendiciones, sobre todo por que acogen a la madre de Dios. Y es una 

de las tradiciones religiosas que lo mantienen vivazmente hasta el día de hoy.  

Procesión del mes de mayo de la comunidad de San Vicente de Lacas (figura 27). 

 



 

93 

 

Figura 27  

Novenas a la Virgen María del prioste encargado de ese día  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Nota: Realización de la novena en la casa del prioste encargado de llevar la imagen de la Virgen. Fuente: 

Fotografía tomada por el autor. 

 

Para la clausura del mes de mayo, mes de María, la concentración se llevó a cabo 

en la parroquia del Espíritu Santo como se le denomina eclesiásticamente. Cuenta con la 

participación de las diferentes comunidades y son:  San Martín, San Vicente de Lacas, 

San Clemente, La Unión, San Pablo, El Pisín, cada una con sus grupos pastorales, 

mostrando diferentes actividades como cantos, bailes, poemas, dramatizaciones entre 

otros. clausurando con una misa campal representado por el actual obispo de la Diócesis 

de Riobamba el Monseñor José Bolívar Piedra Aguirre, padre Rafael Almachi, misionero 

Henrry conjuntamente con la hna. Carmen y demás pastorales quienes son los 

organizadores de la gran festividad Mariana.  

 Comunidades participantes del mes mariano (tabla 12). 

 

 

 

 

 

 



 

94 

 

Tabla 12  

Participación de las Diferentes Comunidades Marianas 

Parroquia Eclesiástica  Comunidades Participantes 

 

 

  El Espíritu Santo 

 

San Martín  

San Vicente de Lacas 

San Clemente 

La Unión 

San Pablo 

El Pisín 

Nota: Participación de las diferentes comunidades en la parroquia Espíritu Santo. Fuente: Elaborado por 

el autor, 2025. 

La participación de las diferentes comunidades que configuran un acto de fe y 

comunidad (figura 28) 

Figura 28  

Concentración de todas las Comunidades en San Martín de Veranillo 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nota: Participación de la juventud en el mes de mayo. Fuente: Fotografía tomada por el autor. 



 

95 

 

4.3.2.8. Diciembre: Conmemoración del Nacimiento del niño Jesús   

La conmemoración del nacimiento del Niño Jesús en la comunidad de San Vicente 

de Lacas, no solo es una tradición religiosa, sino una expresión cultural comunitaria y en 

ella participan los organizadores llevando a cabalidad con una reunión entre moradores 

una vez realizado algún consenso. Se ponen en acción los diferentes grupos que 

conforman la pastoral en el mes de Diciembre, la conmemoración del nacimiento del Niño 

Jesús, primero se inicia con las novenas al niño Jesús, cada  voluntario tiene el derecho 

de llevar la imagen del niño Jesús una vez al llegar a la casa del prioste, se inicia con el 

rezo de Santo Rosario con todos los acompañantes y después la reflexión de la novena de 

ese día hasta completar los nueve días de la novena, de esa manera recibir el nacimiento 

del niño Jesús en donde participan diferentes personajes para el cuadro vivo (Niño Jesús, 

Virgen María, José, Pastores, Ángeles). Esta programación se lleva a cabo en la iglesia 

central de la comunidad de San Vicente de Lacas finalizando con una misa de noche 

buena. 

4.3.3. Hallazgos de los procesos comunitarios  

Tabla 13  

Evolución de la comunidad de San Vicente de Lacas 

Identidad comunitaria 

Inicios  Intermedio Actualidad 

Los trabajos eran de 

esfuerzo físico, sino es 

más forzado bajo las 

autoridades encargadas 

del cantón Guano. 

Realización de procedimientos 

para la anexión a Riobamba, 

fortaleciendo su libertad 

identidad. 

San Vicente es una comunidad vivaz, 

impregnada por su identidad, con 

representantes que trabajan en el bien 

común de toda la sociedad Vicentina. 

Economía y subsistencia  

La subsistencia 

económica fue la 

elaboración de sacos de 

cabuya entre otros 

objetos artesanales, la 

venta de la lana de 

borrego y el capulí. 

Se perfeccionaron con ser 

albañiles, ganaderos y 

agricultores, brindando servicios 

locales. 

La economía se a elevado de manera 

más formal, la mayoría de los 

habitantes son emprendedores de sus 

propios negocios (granjas, agricultura, 

comercio, confeccionadores y 

profesionales de diferentes áreas). 

Infraestructura y Cohesión Social 

Las primeras viviendas 

fueron las chozas de 

paja, sin una 

organización definida 

Se desarrollo por medio de mingas 

impulsado por misioneros; 

construcción de casa de teja y 

La infraestructura es más moderna 

con todos los servicios básicos y una 

comunidad organizada  



 

96 

 

por la minoría de 

familias que habitaban. 

adobe, iglesia e instituciones 

educativas. 

Fiestas y tradiciones culturales  

Las festividades que 

marco la historia de la 

comunidad de un antes y 

un después fue la Fiesta 

de la Capitanía. 

Se incremento varias actividades 

de diversión como son: los grupos 

de bandas, juegos populares y 

algunas danzas folclóricas 

Las festividades crecieron con la 

participación de artistas, juegos de 

competencia, pirotecnia, bandas 

musicales y por último la diversidad 

de danzas folklóricas. 

Transmisión cultural 

El idioma de origen fue 

el kichua y tradición oral 

fuerte que se transmite 

de generación en 

generación. 

Las personas mayores de la tercera 

generación practicaban el 

bilingüismo, educación y la 

presencia del clero católico. 

Mantiene su identidad intacta, aunque 

ya tiene influencias modernas y el 

acceso fácil de los medios 

tecnológicos. 

Nota: Evolución de la comunidad de San Vicente de Lacas Fuente: Elaborado por el autor, 2025. 

4.3.4. La evolución de las fiestas y tradiciones 

La evolución de las fiestas y tradiciones en la comunidad, se puede evidenciar 

claramente con la transformación y rasgos históricos que surgieron con el transcurso del 

tiempo, y según testimonios de varios entrevistados que fueron autoridades y 

representantes en su momento. Muestran una notable transformación a lo largo del 

tiempo, admitiendo nuevas costumbres y transformaciones sociales y culturales. 

En este sentido, muestra un lazo de superación y adaptación social de vínculos 

sociales y culturales, según relatos de los entrevistados la comunidad surge desde el año 

1910, pero los cambios, desarrollos y avances marcan un antes y después de la sociedad 

comunitaria. Uno de los indicios que surgen en el desarrollo es la organización por medio 

de mingas surge el apoyo colectivo, instruido por los padres misioneros redentoristas, al 

ver su relevancia de continuar desarrollándose como comunidad  y el apoyo mutuo entre 

todos los moradores, se crean las primeras casas de choza, una iglesia donde  reunirse 

conforme al tiempo se crean instituciones educativa que ya no están en vigencia,, las 

fiestas tradicionales que inicio con una pequeña reunión, hoy en día es una gran festividad 

de honrar la memoria de su patrono San Vicente. 

Este fenómeno puede entenderse desde una perspectiva sociocultural, donde las 

tradiciones no desaparecen, sino que se reconfiguran ante nuevas condiciones sociales. 

Complementando esta idea, se evidencia que los adultos mayores siguen cumpliendo un 

rol clave en la transmisión oral y en la organización de los actos religiosos, manteniendo 

vivo el sentido colectivo de las celebraciones. 



 

97 

 

Las fiestas religiosas en San Vicente de Lacas siguen siendo un pilar fundamental 

en la identidad comunitaria, que están siendo modificadas en su forma y participación de 

los representantes. Es fundamental rescatar estos espacios de encuentro como parte del 

patrimonio cultural vivo de la comunidad, no son solo de manifestaciones y 

celebraciones, sino que también de símbolo de resistencia para guardar la memoria de la 

comunidad de San Vicente. 

4.4. Discusión 

El proyecto de investigación tiene como propósito analizar sobre las fiestas y 

tradiciones en la comunidad de San Vicente de Lacas, enfocándose en su trayectoria 

histórica y su permanencia evolutiva a través del tiempo. De acuerdo a los resultados 

obtenidos mediante la recopilación de información de campo se evidenciaron datos 

importantes que manifestaron las diferentes personas en la que fueron entrevistadas. Lo 

que permite comprender el contexto histórico de su origen, conflictos, economía, 

creencias religiosas, políticas y festividades de la comunidad de San Vicente de Lacas, lo 

que permite comprender su identidad que ha sido modulado desde diferentes 

acontecimientos que surgen en la sociedad. Según relatos de los moradores, la comunidad 

históricamente se caracteriza por ser una comunidad integra y colectiva, esta organización 

surge desde una resiliencia cultural, frente a nuevas adaptaciones, no solo se fortalecen, 

sino que también prevalecen la identidad. Campos (2018), lo que “busca lograr un proceso 

de integración y superación” (p. 204). 

Uno de los hallazgos centrales de la comunidad de San Vicente de Lacas, se ha 

conservado sus fiestas y tradiciones religiosas conjuntamente con la participación de las 

personas en las diferentes festividades religiosas.  Méndez et al. (2014) da a conocer que 

“la participación social es la gran oportunidad para reconstruir un planeta que está herido 

de muerte, para recrear una humanidad inclusiva” (p.331). De esta manera todos hacen 

historia viva cada año con nuevas referencias culturales sin olvidar el origen, 

incorporando aspectos relevantes en las celebridades religiosas y son: el Rey de Reyes, 

San Vicente Ferrer, La Semana Santa, La capitanía, Cuasimodo, mes de María, 

Nacimiento del niño Jesús, el matrimonio tradicional. Para la comunidad una de las fiestas 

más representativas son el de San Vicente, la Semana Santa y la peregrinación en el mes 

de María. Durante estas actividades los individuos se reúnen para participar en las 

novenas, misas, peregrinaciones, lo que ayuda a reforzar los lazos sociales y culturales. 

Además de la devoción religiosa también se involucran las diferentes costumbres 



 

98 

 

culturales como son: la música, danza, gastronomía local lo que permite que prevalezca 

la espiritualidad y naturaleza del ser humano de esta manera transmitir sus tradiciones a 

las nuevas generaciones. Estos datos se relacionan con otros estudios que ya fueron 

realizados por otros autores que traten de las comunidades rurales del Ecuador haciendo 

un vínculo con la transmisión intergeneracional y el sentido de pertenencia. 

Asimismo, se identificó una de las obras más grandes que se ha generado en la 

comunidad de San Vicente de Lacas es la práctica de migas comunitarias y ayudas 

colectivas, como servicio básico el agua potable, la luz por otro lado la construcción de 

reservorio de agua, creación de la vía San Vicente- Riobamba, construcción de 

instituciones educativas (no están en acción), por último, la reconstrucción de la iglesia 

central entre otras obras más que manifestaron los entrevistados (saneamiento de aguas 

hervidas, estadio). Todo este vínculo se logró con la colectividad, aportación y esfuerzo 

de los habitantes del lugar.  

Otro aspecto relevante de la investigación fue la participación de autoridades, 

mayordomos y deidades religiosas entre otros. Demostrando que las fiestas y tradiciones 

se alinean con los lazos comunitarios avivando la identidad y fortaleciendo los vínculos 

sociales que prevalecen y transmiten a las nuevas generaciones valorando la historia y su 

herencia cultural. 

Finalmente, la investigación plantea la pertenencia y transmisión de las 

festividades, En base a los análisis de los diferentes testimonios más destacados, indican 

los cambios y transformaciones que surgen en la comunidad, eso muestra que las personas 

tienen un fuerte compromiso con preservar y difundir el legado cultural. La cultura para 

Grantz (2017), son formas de conocimiento, patrones de pensamiento, acción y 

percepción compartidos socialmente - todos asimilados por las personas a través de la 

socialización, y define cómo las sociedades difieren unas de otras. (p.1) Y es trascendental 

que se entrelaza con dos o más culturas creando cambios que se da en el mundo moderno, 

los habitantes de la comunidad de San Vicente de Lacas han conseguido mantener intacta 

su identidad, por medio de una acción activa en la vida de la comunidad y conservar una 

identidad sólida que permite enfrentar desafíos del presente y posteriormente a futuro.  

 

 



 

99 

 

5. CAPÍTULO V: CONCLUSIONES Y RECOMENDACIONES 

5.1. Conclusiones 

El presente proyecto de investigación sobre las fiestas en la comunidad de San 

Vicente de Lacas: historia y evolución, demuestra la capacidad de la comunidad para 

adaptarse a transformaciones sociales, económicas y políticas manteniendo su patrimonio 

cultural inmaterial. A partir de testimonios de exdirigentes del cabildo, actas y 

documentos históricos, se reconstruye un trayecto que destaca el origen de la comunidad, 

su conflicto limítrofe con el cantón Guano y la subsecuente anexión al cantón Riobamba 

en 1944–1945. Este proceso no solo reorganizó la administración territorial, sino que 

también catalizó la continuidad de prácticas festivas y religiosas que configuran la 

identidad local. Se identifica una tríada que estructura la vida comunitaria: ubicación 

geográfica y migración interna; prácticas festivas y religiosidad; y economía basada en 

recursos locales como la cabuya, que sostiene tanto la subsistencia como las expresiones 

rituales. Las fiestas emblemáticas (Santos Reyes, santo patrón San Vicente, Semana Santa 

y Mes de María) funcionan como símbolos que proyectan la memoria histórica y la 

cohesión social, al tiempo que se adaptan a las presiones de la modernización y la 

centralización administrativa. En este marco, la identidad cultural emerge como resultado 

de una dialéctica entre memoria histórica y renovación generacional, sostenida por una 

red de actores locales, archivos parroquiales y actas administrativas que cohesionan a la 

comunidad. 

Las limitaciones de las fuentes buscan señalar la necesidad de cautela en la 

interpretación: la memoria oral, si bien valiosa, puede incluir sesgos y lagunas 

cronológicas; el rescate documental abarca un período limitado y puede no reflejar 

dinámicamente recientes. Aun así, la triangulación entre testimonios, actas y archivos 

permite una reconstrucción suficientemente robusta para comprender la continuidad y 

transformación de las fiestas y tradiciones dentro del marco histórico y sociocultural de 

San Vicente de Lacas. 

 

 

 



 

100 

 

5.2. Recomendaciones 

Se recomienda ampliar la investigación con enfoques historiográficos y 

metodologías audiovisuales para documental de forma más completa la memoria 

colectiva. Es crucial mantener la participación de adultos mayores y líderes comunitarios, 

cuyas perspectivas aportan contexto y profundidad a la historia oral. Proponemos crear 

archivos locales digitales, que incluyan fotografías, documentos, entrevistas y relatos, 

como fuente primaria para usos educativos y culturales. Este archivo podría ser una base 

para nuevos proyectos académicos y para programas educativos que comunitaricen la 

historia. 

Solicitamos impulsar proyectos y talleres culturales orientados a las nuevas 

generaciones, con el objetivo de promover una cultura viva y participativa. Las 

festividades locales deben integrarse en espacios educativos y comunitarios, facilitando 

que los jóvenes participen activamente en su construcción histórica y en su transmisión, 

fortaleciendo así la identidad de la comunidad y su memoria colectiva. 

Sobre los actores institucionales, se recomienda que los miembros del cabildo 

participen activamente en eventos y celebraciones, difundiendo información histórica a 

través de infografías o conferencias breves. Compartir conocimientos, perspectivas y 

experiencias enriquecería la comprensión histórica y permitiría un mejor entendimiento 

de la evolución de las fiestas y tradiciones. Esta difusión contribuiría a la preservación y 

transmisión del patrimonio cultural inmaterial de San Vicente de Lacas. 

Por último, es necesario sistematizar y conservar documentos y testimonios; 

promover la digitalización de fotografías y archivos, y asegurar su accesibilidad para 

habitantes y futuras generaciones. Este archivo digital facilitará proyectos educativos, 

culturales y de investigación que profundizan en la memoria y la identidad de la 

comunidad. 

 

 

 

 

 

 

 



 

101 

 

6. Bibliografía 

Alvarado, JA, Barba, EP, Segura, AB, y Becerra, LI. (2024). Código Científico Revista 

de Investigación. Retos y Avances en la Ciencia Contemporanea, 5(1), 1-13. 

https://doi.org/10.55813/gaea/ccri/v5/n1/476 

Aranda, M., Martinéz Cuevas , M, & Camacho Vera, A. (noviembre-diciembre de 

2024). Análisis documental, un proceso de apropiación. Revista digital 

Universitaria,25(6),11.https://www.revista.unam.mx/wp-

content/uploads/v25_n6_a1.pdf 

Araujo, J. (2009). Cosmovisión y religiosidad andina: una din{amica histórica de 

encuentros, desencuetros y reencuentros. Espaço Ameríndio, 3(1), 84-99. 

https://seer.ufrgs.br/index.php/EspacoAmerindio/article/view/8431/5253 

Avala, A. M. (18 de 12 de 2018). Investigación Bibliográfica. Investigación 

Bibliográfica: Definición, Tipos, Técnicas. Recuperado de 

file:///C:/Users/Usuario/Downloads/Investigaci%C3%B3n%20Bibliogr%C3%A1fica%

20(1).pdf 

Ayala, E. (8 de 2008). Resumen de Historia del Ecuador. Corporación Editora Nacional. 

https://repositorio.uasb.edu.ec/bitstream/10644/836/1/AYALAE-CON0001-

RESUMEN.pdf 

Ayol, C. (2023). La lengua Kichwa como parte de su identidad cultural en los 

estudiantes del tercer año de bachillerato de la unidad educativa “José María Velasco 

Ibarra” del cantón Guamote. Universidad Nacional de Chimborazo. 

http://dspace.unach.edu.ec/handle/51000/10295 

Bajtín, M. (1987). La cultura popular en la edad media y en el renacimiento. (J. Forcat , 

y C. Conroy, Trads.) Madrid: Alianza editorial. https://ayciiunr.wordpress.com/wp-

content/uploads/2014/08/bajtin-mijail-la-cultura-popular-en-la-edad-media-y-el-

renacimiento-rabelais.pdf 

Bhandari , P. (18 de Octubre de 2021). Consideraciones éticas en la investigación | 

Tipos y ejemplos. https://www.scribbr.com/methodology/research-ethics/ 



 

102 

 

Bravo Guerreira, M. C. (2010). Evangelización y sincretismo religioso en los Andes. 

11-19. Recuperado de 

file:///C:/Users/Usuario/Downloads/ecob,+RCHA9393110011A.PDF.pdf 

Cajal, A. (18 de 12 de 2018). Investigación de Campo. Investigación de Campo: 

Carácterísticas, Tipos, Técnicas y Etapas. Recuperado de  

file:///C:/Users/Usuario/Downloads/Investigaci%C3%B3n%20de%20Campo%20(1).pd

f 

Calderón, B. A. (25 de 6 de 2020). El poder de lo sagrado: Estudio del personaje “el 

curiquingue” del pase del niño. 10. Recuperado de 

file:///C:/Users/Usuario/Downloads/Dialnet-ElPoderDeLoSagrado-7504266.pdf 

Campos, H. (2018). Estudio de la identidad cultural mediante una construcción 

epistémica del concepto de identidad cultural regional. Cinta moebio, 62, 199-212. 

10.4067/S0717-554X2018000200199 

Ceballos Melguizo, R., & Cabeza Herrera, Ó. J. (2013). El principio del determinismo 

en el materialismo cultural. 262-273. 

https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/5894305.pdf 

Cortés, O. L. (2018). Significados y representaciones de la minga para el pueblo 

indígena Pastos de Colombia. Psicoperspectivas, 17(3), 1-13. 

http://dx.doi.org/10.5027/psicoperspectivas-vol17-issue3-fulltext-1353 

Cultural, I. N. (2013). Guía metodológica para la salvaguardia del patrimonio cultural 

inmaterial. Quito: Instituto Nacional de Patrimonio Cultural. 

https://www.patrimoniocultural.gob.ec/wp-

content/uploads/2023/03/23_GuiametodologicaparalasalvaguardiaPCI.pdf 

Torre, R. (15 de 5 de 2021). La religiosidad popular de América Latina: una visagra 

para colocar lived religion en proyectos de descolonización. Revista Cultura y Religión, 

15(1), 259-298. https://www.scielo.cl/pdf/cultrelig/v15n1/0718-4727-cultrelig-15-01-

259.pdf 

Denzin, N. K., & Lincoln, Y. (1 de 12 de 1994). Manual de investigación cualitativa. 

https://pics.unison.mx/maestria/wp-

content/uploads/2020/05/manual_investigacion_cualitativa.pdf 



 

103 

 

Enrique Rus Arias, J. F. (1 de noviembre de 2020). Economipedia.Investigación 

exploratoria.https://economipedia.com/definiciones/investigacion-exploratoria.html 

Escudero, C. L. (2017). Las fiestas populares en el Ecuador: un factor de interacción 

comunitaria. Universidad y Sociedad, 9(2), 27-33. https://www.uteg.edu.ec/wp-

content/uploads/2022/10/LAS-FIESTAS-POPULARES-EN-EL-ECUADOR.pdf 

Folgueiras, P. (27 de 5 de 2016). La entrevista. 

https://diposit.ub.edu/dspace/bitstream/2445/99003/1/entrevista%20pf.pdf 

García, E. (2005). La tradicioón en F A Hayek. Universidad Complutense de Madrid.  

https://docta.ucm.es/rest/api/core/bitstreams/374ea6ee-8640-4876-bafb-

88a063882d70/content 

Garcia Canclini, N. (1997). Culturas híbridas y estrategias comunicacionales. Estudios 

sobre las Culturas Contemporáneas, iii, 109-128.  

https://www.redalyc.org/pdf/316/31600507.pdf 

Ghasemisarukola, M., Lacrouts, K., Agustina, L., Rofrano, M., & Ibañez, E. (2025). La 

reliogisidad, la espiritualidad y el bienestar subjetivo de los estudiantes universitarios. 

Revista Cientifica Arbitrada de la Fundación mente Clara, 10(385), 1-28. 

https://doi.org/10.32351/rca.v10.385 

Gimenéz, G. (2004). Culturas e identidades. Revista Mexicana de Sociología, 66, 77-99. 

https://perio.unlp.edu.ar/catedras/wp-content/uploads/sites/117/2024/04/Gimenez-G.-

Culturas-e-identidades.pdf 

Gimenez, G. (2005). Teoría y análisis de la cultura. Teoría y Análisis, 1(25), 67-87. 

https://pics.unison.mx/SemyAct/LA_CONCEPCION_SIMBOLICA_DE_LA_CULTU

RA%5B1%5D.pdf 

Gonzales, J. A. (12 de 6 de 2022). Diseño y metodología de investigación. Diseño y 

metodología de investigación: 

https://gc.scalahed.com/recursos/files/r161r/w26022w/Arias_S2.pdf 

González, O. H. (2020). Aproximación a los distintos tipos de muestreo no 

probabilístico. http://scielo.sld.cu/pdf/mgi/v37n3/1561-3038-mgi-37-03-e1442.pdf 

Grantz, R. (2017). La Cultura como Instrumento de Transformación Social. Fundacion 

EU-LAC: https://eulacfoundation.org/system/files/gratz_ifa_transesp.pdf 



 

104 

 

Guamán, L. R. (11 de 1 de 2022). Fiesta, Tradición y cultura en la comunidad santa: 

http://dspace.unach.edu.ec/bitstream/51000/8577/1/Yangol%20Guaman%20L.%20%28

2022%29%20Fiesta%2c%20Tradici%c3%b3n%20y%20Cultura%20en%20la%20Com

unidad%20Santa%20Cruz%20de%20Guamote.%20Inicios%2c%20Apogeo%20y%20D

esaparici%c3%b3n%201923-1990%20%28Tesis%20de%2 

Guano, G. d. (06 de 4 de 2023). GAD de Guano: La Capitanía, una fiesta popular 

religiosa, se realizará el 09 y 10 de abril. https://mundialmedios.com/guano-la-capitania-

una-fiesta-popular-religiosa-se-realizara-el-09-y-10-de-abril/ 

Guevara-Aroca, F. X. (2024). La Fanesca como recurso turístico: Un viaje culinario 

atraves de la cultura ecuatoriana. Universidad Técnica del Norte, 3(1), 8. 

http://dx.doi.org/10.70221/rgc.ratge.128 

Halbwachs, M. (2020). La memoria colectiva. En M. Halbwachs. Madrid, España: 

Prensas Universitarias de Zaragoza. 

https://ia601509.us.archive.org/17/items/MemoriaColectivaHalbwachs./Memoria%20C

olectiva-Halbwachs.-.pdf 

Hammersley, & Atkinson. (27 de 11 de 2015). Etnografia. Metodos de Investig - 

Hammersley, Martyn. 

file:///C:/Users/Usuario/Downloads/Hammersley%20y%20Atkinson%20(1994)%20(1).

pdf 

Herrera, S. (2011). Manifestaciones tradicionales simbolicas del Niño Chacarero y la 

fuesta de navidad en la Parroquia Pintag. Kalpana(9), 5-13. Recuperado de 

file:///C:/Users/SERVIDOR/Downloads/Dialnet-

ManifestacionesTradicionalessimbolicasDelNinoDiosC-4330098.pdf 

Hobsbawm, E., & Ranger, T. (2002). La invención de la tradición. (O. Rodriguéz, 

Trad.) Barcelona, España: CainCA, S.L., Proven<;a, 260, 08008 Barcelona. 

https://arxiujosepserradell.cat/wp-content/uploads/2022/12/Hobsbawm-La-

invenci%C3%B3n-de-la-tradici%C3%B3n.pdf 

Hormigos, J., & Oda, F. (2014). Identidades culturales en un mundo en movimiento. 

Reflexiones desde la sociología . Methaodos.revista de ciencias sociales, 2(2), 244-255. 

Recuperado de file:///C:/Users/SERVIDOR/Downloads/Dialnet-

IdentidadesCulturalesEnUnMundoEnMovimientoReflexio-4875634.pdf 



 

105 

 

INEC. (2016). Población por área, según provincia, cantón y parroquia de 

empadronamiento.https://www.obraspublicas.gob.ec/wp-

content/uploads/downloads/2016/10/CENSO_2016_TTHH_Listado_prov-cantones-

parroquias.pdf 

Institute, S. (11 de 11 de 2022). Las funciones sociales de los ritos religiosos en la 

sociología de Durkheim. Las funciones sociales de los ritos religiosos en la sociología 

de Durkheim. https://sociology.institute/sociology-of-religion/social-functions-

religious-rites-durkheim-sociology/#google_vignette 

Iracheta, M., & Montes, O. (1 de 1 de 2009). Dos celebraciones religiosas en un 

mundoglobalizado. Revista de Ciencias Sociales (RCS, 15(11), 39-49. 

https://produccioncientificaluz.org/index.php/rcs/article/view/25427/26047 

Jiménez, V. (2012). El concepto de “Cultura” en el siglo XVIII. Inveliteraria: 

https://www.ugr.es/~inveliteraria/PDF/CULTURA.pdf 

Kosakai, T. (2015). Cambio y permanencia manenciaIdentidad colectiva y 

aculturacxión en la sociedad Japonesa. 

https://www.redalyc.org/pdf/607/60722195005.pdf 

Lacas, S. V. (28 de noviembre de 2013). San Vicente de Lacas.  

https://www.facebook.com/share/1BqkBgrUrv/ 

Lara, S. (2015). Usos u debates del concepto de fiesta popular en Colombia. 

Antipoda(21), 147-164. http://dx.doi.org/10.7440/antipoda21.2015.07 

Lema, E. K. (7 de 5 de 2024). Tradiciones y costumbres en la comunidad Santa Teresita 

de Guabug, parroquia San Juan,. Universidad Nacional de Chimborazo. Tradiciones y 

costumbres en la comunidad Santa Teresita de Guabug, parroquia San Juan. 

http://dspace.unach.edu.ec/bitstream/51000/12895/1/UNACH-EC-FCEHT-PHCS-015-

2024.pdf 

López, O. (2022). La comunidad y su significado. Revista de Investigación Científica , 

2(1), 109-126.  https://doi.org/10.56785/ripc.v2i1.52 

Luna, R. B. (2013). El concepto de la Cultura: definiciones, debates y usos sociales. 

Revista de Claseshistoria(343), 02-22. Recuperado de 

file:///C:/Users/SERVIDOR/Downloads/Dialnet-ElConceptoDeLaCultura-5173324.pdf 



 

106 

 

Mariezkurrena Iturmendi, D. (2008). La historia oral com método de investigación 

histórica. Gerónimo de Uztariz, números 23-24, páginas 227-233. Recuperado de 

file:///C:/Users/Usuario/Downloads/Dialnet-

LaHistoriaOralComoMetodoDeInvestigacionHistorica-3264024.pdf 

Masson, C., & Pacheco, J. (2021). Diseño, simulación e implementación de un sistema 

de bombeo para agua procedente de una planta de tratamiento de agua residuales en la 

comunidad de San Vicente de Lacas. Riobamba: Escuela Superior Politécncia de 

Chimborazo. https://dspace.espoch.edu.ec:8080/server/api/core/bitstreams/465c55ea-

c85f-4944-b1af-3d0b8746ec99/content 

Mendez, Á., Pérez, J., & Uceda, F. (2 de 4 de 2014). Importancia e la participación 

social en el proceso de integración social de las diversidades culturales. Documentos de 

Trabajo Social(52), 326-337. Recuperado de 

file:///C:/Users/SERVIDOR/Downloads/Dialnet-

LaImportanciaDeLaParticipacionSocialEnElProcesoDeI-4703412.pdf 

Mendoza, Z. (23 de Agosto de 2010). Diversidad étnica - cultural del Ecuador. 

https://es.scribd.com/document/391555177/Diversidad-Etnica-y-Cultural-Del-Ecuador 

Milagro, U. E. (2019). Fiestas y costumbres declaradas patrimoniales del Ecuador. 

Milagro, Ecuador: Universidad Estatal de Milagro. 

https://sga.unemi.edu.ec/media/recursotema/Documento_20205416131.pdf 

Miranda, M. (2005). Algunas consideraciones en torno al significado tradición. 

Contribuciones desde Coatepec(9), 115-132. 

https://www.redalyc.org/pdf/281/28150907.pdf 

Murillo, F., & Martinez Garrido, C. (2010). Investigación etnográfica: Apuntes de 

trabajo. Madrid: Universidad Autónoma de 

Madrid.https://gc.scalahed.com/recursos/files/r161r/w24243w/I_Etnografica_Trabajo.p

df 

Nieto, N. T. (2018). Tipos de Investigación. Obtenido de Tipos de Investigación: 

https://core.ac.uk/download/pdf/250080756.pdf 

Obando, J. (2017). La minga: Un instrumento vivo para el desarrollo comunitario. 

Revista de Sociología, 4(1), 82-100. Rcuperado de 

file:///C:/Users/SERVIDOR/Downloads/Adminrev,+atr4.La+minga.pdf 



 

107 

 

Páez, D., fernández, I., Ubillos, S., & Zubieta, E. (2008). Cultura y Psicología Social. 

Universidad del País Vasco. https://www.researchgate.net/profile/Dario-Paez-

2/publication/285580199_Psicologia_Social_Cultura_y_Educacion_Libro_descatalogad

o_2014/links/565f878708ae1ef929855c68/Psicologia-Social-Cultura-y-Educacion-

Libro-descatalogado-2014.pdf 

Peñafiel, J. M. (2019). Origen socio-cultural de la figura del diablo de lata. 

http://dspace.unach.edu.ec/bitstream/51000/5848/1/UNACH-FCEHT-TG-C.SOCI-

2019-000025.pdf 

Pérez Luco, R., Lagos, L., Mardones, R., & Felipe, S. (2017). Diseños de investigación 

y muestreo cualitativo. Lo complejo de someter la flexibilidad de método emergente a 

una taxonomía apriorística. Diseños de Investigación y Muestreo Cualitativo. Lo 

Complejo de Someter la Flexibilidad de Método Emergente a una Taxonomía 

Apriorística, 10. https://d1wqtxts1xzle7.cloudfront.net/59176750/2017_Perez-

Luco__R.__Lagos__L.__Mardones__R._y_Saez__F.-

libre.pdf?1557360206=&response-content-

disposition=inline%3B+filename%3DDisenos_de_investigacion_y_muestreo_cual.pdf

&Expires=1762119780&Signature=Hez-Lg 

Pérez, H. (2017). Aculturación, trasnculturación, mestizaje: metáforas y espejos en la 

histografía latinoamericana. Cuadernos de Literatura , 21(41), 96-113. 

https://www.redalyc.org/pdf/4398/439852078009.pdf 

Peréz, M. (12 de 5 de 2011). Dialnet. Interculturalidad vs aculturación. Recuperado de  

file:///C:/Users/Usuario/Downloads/Dialnet-InterculturalidadVsAculturacion-

3629267%20(2).pdf 

Ramírez, Y. (2019). Las fiestas patronales: apuntes para su estudio. Revista Caribeña de 

Ciencias Sociales, 1(30), 1-8. https://www.eumed.net/rev/caribe/2019/06/fiestas-

patronales.html 

Reyes-Ruiz, C. A. (7 de 10 de 2020). Examen Suficiencia. Investigación Documental: 

https://bonga.unisimon.edu.co/server/api/core/bitstreams/2af35a4b-2abf-4f78-a550-

0a4e4764e674/content 

Riobamba. (2020). Semana Santa en Riobamba. https://riobamba.com.ec/es-

ec/chimborazo/riobamba/fiestas-religiosas/semana-santa-riobamba-axxjbarnx 



 

108 

 

Rueda Sánchez, MP, Sigala Paparella, LE, & Armas, WJ. (7 de 6 de 2023). Análisis 

cualitativo por categorías a priori: Reducción de datos para estudios generales. 

Qualitative a priori category analysis: data reduction for managemwnt studies, 14. 

Recuperado de file:///C:/Users/Usuario/Downloads/Dialnet-

AnalisisCualitativoPorCategoriasAPriori-9013347%20(1).pdf 

Saban, K. (05 de 2020). De la memoria cultural a la transculturalización de memoria:un 

recorrido teórico. Revista Chilena de literatura(101), 379-404. 

https://www.scielo.cl/pdf/rchilite/n101/0718-2295-rchilite-101-00379.pdf 

Salles, V. (1995). Ideas para estudiar las fiestas religiosas una experiencia en 

Xochimilco. redalyc.org: https://www.redalyc.org/pdf/747/74711352003.pdf 

Santos, V., Macias, H., & Choez, M. (2023). Las costumbres y tradiciones como 

potencial patrimonio cultural inmaterial de la parroquia Sucre, antópn 24 de mayo. 

Revista Científica Arbitrada de Investigación en Comunicación, Marketing y Empresa, 

6(12), 176-195. https://doi.org/10.46296/rc.v6i12.0150 

Sherif, G., Robert, G., & Ryan, A. (2020). ¿Qué es el matrimonio? Revista de Derecho, 

9(1), 87-137. https://doi.org/10.31207/ih.v9i1.226 

Tamayo, G. (18 de 11 de 2015). Diseños muestrales en la investigación. Diseños 

muestrales en la investigación. Recuperado de 

file:///C:/Users/Usuario/Downloads/Dialnet-DisenosMuestralesEnLaInvestigacion-

5262273.pdf 

Unesco. (2003). Convención para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial. 

Unesco.  https://ich.unesco.org/es/convenci%C3%B3n 

Unesco. (2024). La Unesco ayuda a las futuras generaciones a salvaguardar el 

patrimonio cultural inmaterial. Unesco. https://www.unesco.org/es/articles/la-unesco-

ayuda-las-futuras-generaciones-salvaguardar-el-patrimonio-cultural-inmaterial 

Universo, E. (2 de diciembre de 2014). Curiquingues y su bella danza. 

https://www.eluniverso.com/vida-estilo/2014/12/02/nota/4296996/curiquingues-su-

bella-danza/ 



 

109 

 

Urteaga , E. (15 de 06 de 2013). La teoría del capital social de Robert Putnam: 

Originalidad y carencias. Revista Reflexión Politica, 29(29), 44-60. Reflexión Política: 

https://www.redalyc.org/pdf/110/11028415005.pdf 

Valarezo, J. P. (2 de Junio de 2009). La fiesta popular tradicional del Ecuador. 

Ediciones La Tierra. https://biblio.flacsoandes.edu.ec/libros/digital/52864.pdf 

Valtolina, G. (2019). Proceso de aculturación, identidad y étnica. REMHU, Rev. 

Interdiscip. Mobil. Hum.,, 27(55), 31-47. 

https://www.scielo.br/j/remhu/a/k5KxpSDmFkW46pJF7mbSFPj/?format=pdf&lang=es 

Vampiro. (2024). Metodología de la Investigación. https://jofillop.wordpress.com/wp-

content/uploads/2011/03/metodos-de-investigacion.pdf 

Vázquez, A. (2014). Identidad Cultural y Resistencia Stuart Hall y los estudios 

culturales. https://zaguan.unizar.es/record/31217/files/TAZ-TFG-2014-1831.pdf 

Vélez, L. V. (11 de 2 de 2004). La investigacion cualitativa. 

https://www.trabajosocial.unlp.edu.ar/uploads/docs/velez_vera__investigacion_cualitati

va_pdf.pdf 

Widmann, M. A. (29 de 3 de 2024). Victor Turner: “Liminalidad” y el poder 

transformador de los rituales. Victor Turner: “Liminalidad” y el poder transformador de 

los rituales. https://medium.com/@anthony.widmann/victor-turner-liminality-and-the-

transformative-power-of-rituals-51f583a20962 

 

7.  

 

8.  

 

 

 

 

 



 

110 

 

9. ANEXOS 

10. Anexo 1: guía de entrevista  

 

 

 

UNIVERSIDAD NACIONAL DE CHIMBORAZO 

FACULTAD DE CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN, HUMANAS Y 

TECNOLOGÍAS 

CARRERA DE PEDAGOGÍA DE LA HISTORIA Y LAS CIENCIAS 

SOCIALES  

PROYECTO DE INVESTIGACIÓN 

Guía de entrevista 

Fiesta y tradiciones en la Comunidad de San Vicente de Lacas: Historia y 

Evolución 

 Entrevista a las personas que son pertenecientes a la comunidad de San Vicente 

de Lacas  

Objetivo: Recopilar información sobre las fiestas y tradiciones de la comunidad 

de San Vicente de Lacas: historia y evolución para comprender y difundir su legado 

cultural.  

Este trabajo de entrevistas va dirigido a informantes significativos de la 

comunidad de San Vicente de Lacas, es decir, a personas que, por experiencia, edad y rol 

comunitario participan activamente en las celebraciones y tradiciones locales. 

Esta entrevista tiene como objetivo conocer su experiencia, su participación, 

durante la entrevista será libremente y voluntaria. 

Finalmente, los datos obtenidos serán utilizados con fines académicos, como parte 

de un proyecto de investigación. Los resultados podrán ser incluidos en mi proyecto de 

investigación, respetando siempre el anonimato del entrevistado. 

Nombre del entrevistado: ……………………………………………………………. 

Cargo: …………………………………………………………………………………. 

Investigadora: Daysi Vanessa Moyon Satan 

¿Conoce usted el origen histórico de la comunidad? 

¿Cuáles fueron las principales fuentes de ingresos económicos para la comunidad antes 

y después? 



 

111 

 

¿Qué ritos o religión practican los pobladores del sector antes y hoy? 

¿Conoce usted la forma de vida que llevaban las antiguas generaciones en cuanto lo que 

es la vivienda, indumentaria de la comunidad de San Vicente entre otras? 

¿Cuáles son las fiestas más representativas de la comunidad de San Vicente de Lacas? 

 ¿Qué hechos o acontecimientos históricos se ha difundido como una de las festividades 

religiosas más importantes en la comunidad?  

¿Qué factores provocan la evolución de las fiestas y tradiciones de la comunidad? 

¿Cree usted que las familias y la comunidad juegan un papel primordial en la 

preservación de estas costumbres y tradiciones religiosas? 

¿Cómo se ha difundido la existencia de las festividades y tradiciones religiosas de 

generación en generación? 

¿Qué tan importante es para usted mantener viva estas fiestas y tradiciones en la 

actualidad? 

10.1. Anexo 2: Respuestas de las entrevistas 

Entrevistados 

Sr. Cesar Melena 23/03/2025 

Sra. Umbelina Melena 23/03/2025 

Srta. Patricia Colcha 23/03/2025 

Sr. Octavio Saigua 30/03/2025  

Sr. Ángel Asqui 20/07/2025 

Sra. Isidora Melena Paguay 20/07/2025 

Sr. Víctor Satan 20/07/2025 

Sr. Enrique Moyon 20/07/2025  

Sr. Juan Colcha 20/07/2025 

Sacerdote Ángel Montesdeoca 21/07/2025 

Sr. José Chauca 29/07/2025 

 

 

 

 

 

 

 



 

112 

 

Pregunta 1  ¿Conoce usted el origen histórico de la comunidad? 

Sr. Cesar Melena  Mi abuelita y mi mamacita decía que  en los tiempos de mis 

abuelitos,  todas la fiesta de matrimonio todo teníamos que ir a 

parar en Guano, todo tramite allá, en ese entonces existía el 

teniente político venía en caballo como el gran señor, con un 

mensaje ordenado, que necesitamos tantas personas para tal día, 

tienen que ir a trabajar, en otras palabras tenían como a esclavos, 

donde  hoy en día es la carretera de la entrada de  Guano; de la 

noche a la mañana, y tocaba  trabajar, así en sol, aguas, frío hasta 

no poder e incluso para continuar trabajando, tenían que 

amárrales con una soga, sosteniéndose con un cabo, básicamente 

éramos esclavos de los Guaneños y ver esa crueldad, la gente de 

San Vicente, El Socorro, San Martín eran comunidades que 

pertenecían al cantón Guano y ver el descontento  de todas estas 

comunidades, recurrimos a  ya tramitar el paso a Riobamba,  por 

ende se origina el conflictos limítrofe con la comunidad y el 

cantón Guano. 

Como historia como me contaba mi finada mamacita que había 

como doce familias no había más, de las doce familias estaba 

regado en todo lo que es la comunidad de San Vicente, entonces 

igual existía mucho robo de animales. Por los años 1920.  

Según conto mi abuelito entre ellos se organizaba y ha sabido 

llamar Laca por el año 1937, de ahí viene los padres redentoristas 

entonces ahí van poniendo los nombres a San Vicente, como 

conversaron los mayores, que la parroquia San Gerardo ha sabido 

denominarse Pakicaguan, el Socorro Tingok Pala y San Vicente 

era Laca, entonces con eso nombres que van poniendo los 

misioneros se supone que han sabido tramitar o legalizar con ese 

nombre de lo contrario llevarían los nombres antiguos. 

Porque yo tengo las escrituras de los terrenos de mis finados 

abuelos que así han sabido pronunciar de Laca no más. 



 

113 

 

 Los limites son al norte con la comunidad de San Gerardo, del 

cantón Guano, al sur San Martín de Veranillo, al oeste Riobamba 

y al este el Socorro de la parroquia de Cubijíes en la actualidad. 

Sra. Umbelina 

Melena  

Nuestra descendencia viene de Guano y según contaba mi mamita 

que éramos poquitos, quienes habitaban la comunidad, lo que 

recuerdo es que no queríamos pertenecer a Guano, andábamos 

pidiendo paso a Riobamba, es donde surge el conflicto ya que las 

personas de Guano no nos querían firmar los requeridos tramites 

del anejo Riobamba. 

Sra. Isidora 

Melena Paguay 

Nosotros no preparábamos para trabajo en Guano, toda mi familia 

al ver que ya no avanzaba platita vendió una ternerita, 

borreguitos, por hacer anexación a Riobamba, para salir de 

Guano, eso era mi acuerdo. 

Sacerdote Ángel 

Montesdeoca   

Con las misiones la gente iba comprendiendo que eran hijos de 

Dios, por lo mismo no pueden vivir solamente en chozas, sino que 

tiene que dejar la choza para los animales y la casa para la gente, 

vaya a ver ahora donde están las chozas. En el año nos dan los 

sectores desde San Alfonso toda la redonda, San Vicente, San 

Martin y otras más, para que atienda como misioneros porque 

venían al catecismo acá a la parroquia y sobre eso teníamos la 

misa a las 3 pm que era para los Chicos de San Vicente, San 

Martin.  

Sr. Juan Colcha  Según mi finado papa decía que antes pertenecíamos a Guano, 

todo tramite era en Guano, después hacen el cambio, comenzaron 

ese trámite y se reside a la Parroquia Maldonado Riobamba. 

Según decía mi abuelito es que era lejos, también nos pusieron a 

trabajar allá en Guano y aquí no se hacía casi nada, a la gente le 

llegaban a arreglar las carreteras, todo eso la gente, estaba 

cansado que mejor estamos apoyando más allá y nada acá donde 

uno se vive eso era el cambio.  

Pregunta 2  ¿Cuáles fueron las principales fuentes de ingresos económicos 

para la comunidad antes y actualmente? 



 

114 

 

Sr. Cesar Melena  El trabajo era la cabuya , pero para buscar la supervivencia, 

íbamos por Cajabamba, Columbe, Salaros, Quimiag, Acantuc, yo 

viví en carne propia, cuando me fui con mi papacito  a varios 

lugares con el capulí y la gente de ese sector como ya eran 

conocidos, ya dentrabamos a la casa donde nos llamaban y nos 

daban de comer bastante machica, ahí si teníamos comida lo 

suficiente, veníamos hasta no poder , al regreso no atinábamos 

como venir por  la generosidad de la gente que nos regalaba  

bastante comida y, nos prestaban sus burritos hasta llegar a la 

carretera y de ahí nos decían irán no más, de eso vivan nuestros 

mayores, pero poco fue evolucionando, cada quien tiene sus 

propios emprendimientos la mayoría viven de eso y ya es un gran 

avance para nosotros, ahora hay los ingresos de muchas formas 

tanto en hombres como en mujeres, en ese tiempo la mayoría se 

dedicaron a confeccionar, en cambios las mujeres antes más 

pasaban en cas cuidar a los, hijos, animalitos, mujeres ante no 

trabajaban. 

Sra. Umbelina 

Melena  

Las mujeres vivían más de la agricultura y del cuidado de los 

animales (chanchos, borregos, ganados) tradicionalmente los 

borregos se iban a pastar eso fue de la primera generación. 

Cultivo de la cabuya: Antes la gente no tenía negocios, más 

vivíamos de la cabuya, y para realizar cualquier material, la 

cabuya pasaba por un proceso primero se tenía que cortar, se 

sacaba una puntita y eso se llamaba saballador, luego se hacía en 

hebras, pisoteaba con el pie, luego se llevaba a la cocha de agua 

se volvía a lavar hasta quedarse con un pelaje blanco de ahí recién 

se elaboraba la soga, lonas, alpargatas de eso vivían las personas. 

Agricultura: Antes se sembraba el maíz, avilla, alverja, cebada, 

chochos, zapallos, sambos eso comíamos, mi mamita sabia decir 

que en las fiestas daban caldo de tripas de ganado o arroz de sopa 

con queso y un vaso de chicha, nada mas no había nada de arroz, 

gelatina de eso se generaban las familias. 



 

115 

 

Sr. Ángel Asqui Para nosotros poder subsistir, era la cabuya, al año o dos años se 

producía la cabuya, eso  era la materia prima, se cortaba la cabuya 

a su7 altura de acuerdo a la mata, se llamaba tubiar las puntas de 

la cabuya con el hueso de ganado, ese proceso una vez rajada 

hecho pedazos, se tendía al redondo como tipo falda  dejábamos 

unos dos tres días dejábamos que se oree, como no teníamos carro 

, entonces  íbamos en burrito  íbamos a votar por San Gerardo en 

cochas de agua , ahí reposaba unos 15 días  de ahí se iba  

despareciendo la espuma y una vez transformado como si fuera 

pelo blanco , se lavaba  se traía nuevamente en el lomo del animal, 

se ponía a secar y se realizaba sogas, chimbas, piolas, zapatos, 

chama unos hilos bien largos, eso era la materia prima para 

sobrevivir. 

Cada hogar tenía unos 10 a 15 borreguitos y de la lana sacaban 

para los vestuarios, para el reboso, centros, ponchos y también 

esos animales se llevaba a la venta para poder tener un ingreso 

económico. 

Primeramente, yo fui criado por mi abuelita y para la alimentación 

nosotros solo comprábamos sal y nada más, todo era producción 

de la santa Tierra, todo era para todos, cuando se mataba al ganado 

la carne primeramente se ponía sal, luego se hacía secar colgado 

dentro de la choza, de ahí se consumía poco, cuando se mataba al 

chancho ya se tenía la manteca para todo el año, cuando ya no 

había carne otra vez un sacrificio del animal. 

Mis abuelitos yendo con otros vecinos del lugar iban a Cuenca a 

lomo de animal, han sabido llevar soga y al trueque han sabido 

traer ollas de barro en manera de trueque, de ahí se traía para 

vender, duraban 4 a 5 días en ir y en volver. Y tiempo de frutas 

en el lugar producía bastante el capulí, se llevaba hacer 

intercambio con cebada, habas, melloco, ocas, machica en las 

pequeñas parroquias cercanas 

Sra. Isidora 

Melena Paguay 

Antes mis abuelitos, papacito, sabían Arar el terreno con animales 

y yugo, a sido llevaba eso o sino llevaba barra, sabíamos ir. 



 

116 

 

También trabajábamos con cabuyita, sembrábamos la cabuyita, 

mi mamita vivía de la cabuyita trabaje también desde muchachita, 

trabajaba también en las haciendas. 

Sacerdote Ángel 

Montesdeoca   

La comunidad como comunidad no tenía plata, lo que tenían eran 

las migas y la colaboración voluntaria de la gente. 

Sr. Víctor Satan Hoy en día se han dedicado a las granjas, creación de sus propios 

negocios locales y distribuidoras de alimento de aves, 

maquinarias pesadas, taxistas, volqueteros entre otras fuentes de 

ingreso para la comunidad de San Vicente. 

Sr. Enrique 

Moyon 

 

La cabuya hacía un tipo simulacro y se veía lo que están rajando, 

lavando la cabuya y la lana de borrego se lava lo que hacían era 

ovillos y vendían o mandaban hacer poncho eso era más antes. De 

ahí eran los animalitos, en el 1975 poco a poco fueron albañiles. 

 Ahora ya se han dedicado a realizar sus propios emprendimientos 

locales. 

Sr. Juan Colcha  Nuestros trabajos eran la cabuya, todo se dependía de la cabuya, 

antes había sacos de cabuya, sogas, piolas, teníamos que primero 

cortar, rajar, cortar, votar en el agua, se lavaba y s e podía hacer 

cualquier maravilla. Se vendía en el centro, o algunos iban lejos a 

cambiar con granitos, con cebada, papas, íbamos con el capulí 

iban a las parroquias cercana a cambiar con papas, cebada así ya 

teníamos conocidos, después fueron trabajando ya fueron poco 

trabajando muchos albañiles.  

Sr. José Chauca Para las fiestas se realizaban aportes comunitarios, cuotas 

mensuales y donaciones. 

Pregunta 3 ¿Qué ritos o religión practican los pobladores del sector antes 

y hoy? 

Sr. Cesar Melena Yo creo que un 98% todos siguen y seguimos siendo católicos, de 

San Vicente dos creo que están dado a evangélicos, al menos 

sentimos o creemos que somos católicos, siempre  ha sido o se 

profesado la fe católica, gracia a Dios lo que pasa es que hoy en 

día, con la suerte que tenemos estamos siendo atendidos, desde 



 

117 

 

que tenemos uso de razón nuestros abuelitos, nuestras papas acá 

en San Vicente no ha faltado la atención de los padres 

redentoristas, como también con el nuevo párroco de la Diócesis, 

yo creo que eso también hace que no se pierda la fe católica. 

Srta. Umbelina 

Melena 

La religión que practicamos siempre fue y es la católica, desde 

que contábamos con la presencia de los padres redentoristas ellos 

trabajaron con nosotros realizando misiones, toda la comunidad 

somos católicos, solo gente de afuera unos poquitos son de otra 

religión. 

Sr. Ángel Asqui Desde siempre fue la religión católica somos un 90% que somos 

propios de la comunidad y un 10% son de otra religión, pero son 

más ya gente llegada que compra terrenos entre otros. 

Padre redentorista 

Ángel 

Montesdeoca 

Los originarios de ahí todos son católicos, como misionero de la 

comunidad de San Vicente de Lacas por dos años, lo poco que 

conocía la comunidad era muy unida, fervorosa en la fe católica, 

participaban en las diferentes actividades que lo realizaban los 

moradores de aquella época. 

Al principio eran las misas frías así nada más, luego ellos mismo 

se acogieron a un grupo y cantar en la misa, ya compraron tambor, 

guitarras y la misa era una maravilla y se subían arriba y eso se 

fue haciendo costumbre y era linda la misa de las 8:00 de la 

mañana eso fue en el año 1975.  

Sr. Víctor Satan La religión católica 

Sr. Enrique 

Moyon 

La mayoría práctica la religión católica 

Sr. Juan Colcha  Antes solo católico, como éramos pocas, personas conocidas no 

más, todos eran católicos, ahora hay un intercambio que vienen 

de otras partes, si estamos mesclados, algunos vienen como 

católicos y otros ya no vienen como católicos, sino vienen de otras 

religiones, nosotros no estamos en contacto con ellos, lo que nos 

han enseñado nuestros padres continuamos con eso. 

Sr. José Chauca La religión católica en un 98% 



 

118 

 

Pregunta 4 ¿Conoce usted la forma de vida que llevaban las antiguas 

generaciones en cuanto lo que es la vivienda, indumentaria 

entre otras actividades de la comunidad de San Vicente? 

Se realizo una 

pequeña reunión 

donde participaron 

las siguientes 

personas  

Sr. Cesar Melena 

Srta. Umbelina 

Melena 

Srta. Patricia 

Colcha  

Gastronomía: La chicha de frutas se hacía en pondos, en las 

fiestas se tendía manteles de 30 m, las personas voluntarias 

rodaban y luego ponían comida, papas, ají, mote, todo tipo de 

granos, venían y comían las personas que estaban presentes. 

También se hacia las poncheras, porque cuando era padrino de mi 

sobrino, me colgaban la ponchera llenita de chicha y de mote. 

Huaylangas lo que hoy se conoce como las (carpas) eran para las 

fiestas, como un tipo de estera de carrizo, ya los que tenían dinero 

ponían esteras de totora cubriendo el lugar donde se realizaba la 

fiestas. Para repartir la comida, tenían un canasto pequeño de 

carrizo, los platos y vasos eran de barro y cuchara de palo. 

Srta. Umbelina 

Melena 

El agua: es un signo vital que se traía en pondos, se iba a batzate 

a traer agua cargado en burrito, tampoco había luz, se prendía en 

velas en los candiles, se activa la primera vez la red desde el año 

1970. 

Viviendas: La casa eran chocitas de paja, el que tenían recursos 

tenían casas de teja con paredes de adobe y cancagua. 

Vestimenta:  Nosotros no teníamos zapatos y si solo ponía eran 

solo los varones, eso también chancletas de caucho hecho de 

llantas eso se ponían la gente del campo, las mujeres andaban con 

pie descalzos, no se ponían pantalones como ahora, antes las 

mujercitas poníamos faldas anchas.  

Segunda generación las abuelitas ya elaboraban sus vestiduras 

con la lana del borrego, ya se elaboraban las bayetas, anaco, 

poncho y a los niños se cargaban con las macanas, pero más era 

de familias que tenían posibilidades accedían a ella.  

Los mayores de la tercera generación dieron un gran realce y 

avance a la comunidad con el presidente de ese entonces el Sr. 

José Moyon dirigente del agua potable del año 1990. Un 



 

119 

 

economista que vino desde Quito vino a dejar los recursos para la 

traída del agua potable. 

Sr. Octavio Saigua  Formaba parte de directorio de la comunidad y apoyamos con 

todas las autoridades en levantar la escuela, porque antes las 

clases recibían en la casa del Sr. Juan de Dios Colcha. También 

se continuo con la obra de la ampliación de la vía principal de la 

comunidad con las autoridades encargadas de ese momento. 

Sr. Ángel Asqui  La iglesia se construyó bajo la dirección del ex presidente 

Santiago Paguay, quien habla es Don Ángel Asqui, fundió una 

losa sobre unas paredes antiguas, y sobre las columnas que no 

soportó porque cayo un fuerte aguacero, se cayó y se fue al suelo, 

paso votado unos dos a tres años, nosotros no teníamos iglesia, la 

misa se celebraba en la casa barrial de teja dirigida por el padre 

Néstor Rivera, se celebró por varios años. Formamos una 

directiva bajo la dirección de los directivos encargados que 

éramos d ese tiempo.  

Para la ampliación de la vía San Vicente, antes era de 6 m, pero 

al contar con maquinaria del consejo provincial, éramos 

compañeros en la Prolac, en vista de eso no podíamos volver a 

construir la iglesia sobre los escombros, pero al aprovechando las 

maquinarias pedimos que removieran los escombros y de ahí 

comenzamos a trabajar y por eso está ahora la iglesia donde fue 

mismo. Eso es como el barrio se sufrió, una vez que terminamos 

de limpiar acudimos donde el padre Néstor Rivera, después el 

padre nos dice nosotros no tenemos recursos económicos y nos 

recomienda ir a Quito y los directivos le explican al padre rector 

en Quito y entonces  que hicieran una maqueta bajo la dirección 

de un arquitecto, entonces  era conocido por mi finado suegro era 

el Sr. Alberto León,  con él se realizó la maqueta y una vez 

aprobada enviamos a  Alemania Occidental de ahí vino los 

marcos accidentales,  el barrio aporto con la mano de obra y los 

recursos económicos vinieron desde  de Alemania Occidental, 

pero quienes administro el dinero para la construcción de la 



 

120 

 

iglesia fueron los padres redentoristas. La comunidad realizaba 

mingas y después les brindaba comida, se levantó la iglesia. 

También se iba a pedir limosna para la construcción de la iglesia 

de San Vicente y gracias a la gente de buen corazón si nos sabían 

colaborar. 

Hace 100 años atrás se hablaba el Kichua y español, por ejemplo, 

yo entiendo lo que conversan en Kichua, entonces mis abuelitos 

hablaban solo en Kichua. 

En la vestimenta, mis abuelitos ellos decían que hacían sus 

vestiduras con lo que encontraban, en este caso para sacar un 

pantalón se tenía esas telas que venía de la harina flor, no había 

correa, ellos mismo fabricaban como fajas conocidas como 

cinidores (era un tipo de correa de faja). 

Todo era propio elaborado por uno mismo se hacía cobijas, 

ponchos, bayetas, todo se hacía de la lana del borrego, la tela que 

conseguían por ahí para hacer blusitas, eso cosían a mano de obra. 

La vivienda hace unos 50 años comenzó el techo solo tenía las 

personas de posibilidades, de ahí solo había las chozas, pero había 

una ventaja de que podían cambiar de lugar a donde querían, se 

necesitaba mínimo el apoyo de 30 personas para cargar y ahí 

vivían.  

El idioma que hablábamos era el Kichua, en cambio nosotros 

entendemos muy bien el kichua lo que otros hablan, pero 

pronunciar o escribir ya no. 

Sra. Isidora 

Melena Paguay 

 

 

 

 

 

 

Para la capillita lo que yo acuerdo hubo un movimiento duro, 

creo que a sido en agosto, nose como pararían, esa capillita le 

cayó, cayendo esa capillita ahí ya no pusieron nadie, después dijo 

papito, ¡mamita dijo no! Cuidado San Vicentico Castiga, 

mandaremos a la guambra, mandaremos haciendo parejar burrito 

a traer cancagua de cerro negro, terreno de mamá Angela Tierra, 

de ahí sabíamos traer cancagua, pero  era pequeñoncito, y esa esa 

iglesita estaba cuando hubo movimiento cayo todito, de ahí si mi 

primo el Santiago Paguay, ya también cayo cogiendo aguacero y 



 

121 

 

se cayó  dijeron que no han trabajado bien, que no han colocado 

los fierros nose, entonces eso también se cayó esa capillita, según 

loque acuerdo cayo dos veces. Ahí finadito  taita Simón Tierra  él 

era bueno, finadito Manuel Tierra también, entonces ahí, vuelta 

ponemos que trabaje el finadito Julián Carrillo de él es ese trabajo 

, lo que acuerdo es que traía cancagua, lo que trabajo primo 

Paguay quedo todo dañado, después se hizo la capillita que ahora 

hay, entonces fuimos a comer , luego a San Vicentico Robaron, 

pero luego yo con marido de finada Consuelo Asqui, ademos 

pidiendo limosna en Riobamba, después fuimos a Socorro, con 

uso de razón ayudo, eso es lo que acuerdo. 

La escuela era donde que vivía taita Simón Tierra, era una choza. 

Nosotros hablábamos solo el Kichua, a pesar que nosotros 

también ya sabíamos el español, especialmente para conversar 

con mi mamita o mi suegra teníamos que hablar en Kichua  

Sr. Víctor Satan  Costumbres era y es la colada morada, la fanesca.  Lo que es la 

alimentación aparecieron la sopa de fideos grandes después el 

caldo de gallina. 

Sr. Enrique 

Moyon  

Viviendas lo que había en eran las chozas de paja, en la 

vestimenta eran las faldas anchas, generalmente andaban sin 

zapatos nuestros mayores, chancletitas se asemeja a las alpargatas 

hecho de llantas de carro y los zapatones eran como tipo botines 

de cuero, también había zapatos tejido de cabuya y el sombrero 

era de lana de borrego y paño, eso ponía mi mama y de joyas 

ponían gargantillas se llamaba, mandaban a tejer con lana de 

borrego y se abrochaban con un tupo, así sabía poner mi mamá. 

Mi mama con los vecinos, los mayores hablaban en Kichua y yo 

poco fui acoplándome más al castellano ya, bueno así era en 

tiempo de mi mamá, de ahí entender entiendo todo en quichua. 

 El alimento que teníamos en ese tiempo era el mote frejol, 

alverja, avilla, habas y machica, y cuando era las fiestas era la 

colada de maíz con mote y con frejol después vino el arroz. 

También había gallinita, cuy, pero no había arroz y todas esas 



 

122 

 

cosas que ahora hay. Lo que cambia es la manera de preparación 

nada más.  

 

Sacerdote Ángel 

Montesdeoca   

El convento ya tenía más de 90 años entonces ya tenía que 

remodelar, entonces yo traje gente de San Vicente y San Martín 

como albañiles, la primera semana me trabajaron 32 personas de 

San Vicente y llego el día Lunes y les pague, viene el Lunes 

siguiente solo vinieron 11 personas y al Juanito le digo oye 

Juanito que pasa y donde están los otros 22 o los otros 20 , me 

dice padre no sabrá el día Lunes es día del albañil, entonces déjele 

no más, entonces llego el viernes siguiente, en todo caso el Lunes 

anterior yo les dije los que están casados, que vengan y se llevan 

la madera, bueno y entonces para los obreros hacer la lista me 

firmaron, trajiste a tu señora y me dicen si Padrecito y le digo 

venga señora, en vez de pagarle a él le pague a la señora, tenga 

eso ha ganado su marido esta semana, claro que me miraron con 

ojos de tigre, pero eso dolió, pero la otra semana todos todos 

volvieron el Lunes los 32 y 

entonces después el Don Juanito Gunsha me dice padre usted 

Tiene Bastante cemento, porque padre no me presta unos saquitos 

de cemento porque quiero arreglar mi chocita. Dije encantado, 

coji la camioneta yo mismo le fui a dejar. En dos o tres semanas 

que trabajaban en mingas, lo único que hacía era darles de comer 

el almuerzo y la puntita o la fuerza que llamaban ellos (agua 

ardiente), en tres semanas arreglo ya su casa  y trabajaban 30, la 

única condición era, el que quería arreglar su choza debía tener 

los materiales, él hizo eso se arregló  al cabo de dos años ya se 

habían hecho las 30 casas de choza, entonces cogieron ellos ese 

sistema de la minga, sencillamente  el que quería arreglar su casa 

decía a los vecinos voy hacer mi casa, ya tengo todo el material, 

ayúdenme  ahora con el trabajo, nadie pagaba en plata, sino ya 

por turnos, primero 



 

123 

 

terminaban esta casa, después otra casa al cabo de eso ya 

construyó toda su casa y eso lo que me invito a mí a que la gente 

puede, lo que necesita es alguien quien los guíe. Ahora vayan a 

ver dónde encuentran una choza en San Vicente.  

Hay una señora cuando asoma, saludamos, pero ella la Sra. 

Umbelina Melena consiguió que se instalara el agua potable, 

sino que yo les dije porque están poniendo esos tubos delgaditos, 

si esto va a crecer, pongan unos tubos grandes, es que el municipio 

dice que con esto basta para los que viven, sí, pero no basta para 

los que van a venir y ahora todo está lleno de gente.  

Lo que se desarrolló fueron la vivienda, la agricultura y la 

ganadería. 

Sr. Cesar Melena y 

el Sr. Juan Colcha  

Para hacer la casa de choza se traía en burro la paja, para la 

construcción o sino en carro los que ya tenían plata, después de 

eso se hacía en forma de cono los chahuarqueros, dejando un 

espacio cada uno de 30 c, para hacer los cruzados se tenía que ir 

a rogar a la gente que colabore y como tradición la paja se tendía 

en el piso y se hacía rodar por toda la casa a la dueña. 

Desde el año 1960 tenían casa de teja unas tres personas finado 

Chiclayo Bashi, mi tío Melena también, finado Andrés Laminia 

una casa con piedra. Se supone que ellos fueron de posibilidades 

que tenía casa de teja, y hacer esa casa también debió haber sido 

duro, porque solo hacer las casas de choza fue duro y mucho más 

de teja encima de eso que no había ni agua. 

Sr. José Chauca Las casas eran de paja, algunos de cancagua y teja; en cuanto a la 

vestimenta de la mujer era falda, centro, chalina y sombrero de 

lana de borrego. 

Pregunta 5 ¿Cuáles son las fiestas más representativas de la comunidad 

de San Vicente de Lacas? 

 

Se realizo una 

pequeña reunión 

donde participaron 

Las fiestas antiguas según me contaba mi difunta mamacita que 

se realizaba Fiesta del Cristo Rey, Cruz de Mayo, La pascua 

iniciaba con el domingo de Ramos era la bendición de los ramos 

por tradición los Chiwiltis, miércoles santo se realizaba la 



 

124 

 

las siguientes 

personas  

Sr. Cesar Melena 

Srta. Umbelina 

Melena 

Srta. Patricia 

Colcha  

procesión de todos los ramos y rezando el santo vía Crucis , esta 

actividad se iniciaba desde el límite del Socorro (Barrio Mirador 

1) una vez reunidos peregrinábamos todo lo que es la carretera vía 

a Baños desde el km 5 hasta donde hoy es el Fertilam distribuidor 

agrícola y pecuario, finalmente concluyendo por la vía de las 

primicias; contábamos en Kichua a la pasión de nuestro señor 

Jesucristo, con la presencia y voluntad de los moradores. 

El viernes Santo se realizaba la fiesta de la capitanía, de la 

misma manera el prioste encargado realizaba la procesión al santo 

sepulcro contaban con la participación del capitán, y oficiales 

realizando y como tradición la Fanesca; se da paso a que esta 

actividad se terminaba a la madrugada. El sábado era la misa de 

gloria, acudíamos a Riobamba y retomaban los capitanes de 

encargados de ir por donde sea como si estuvieran en combate a 

esconderte y después asomaban con sus machangas o escopetas 

en la vista de quienes presenciaban la festividad religiosa hasta el 

domingo de resurrección. Personajes que participaron eran el 

capitán, oficial, sargento. La festividad religiosa de la capitanía, 

según mi mamita, mis abuelitos ya lo realizaban que existía desde 

el año 1930, tubo vitalidad hasta el año 1990. 

Personajes que representaron fueron el Paji (el prioste encargado) 

que tenía que seguir adelantando, capitán, sargento y oficiales, de 

ahí cada quien, ida con su acompañante, como si fueran 

guardaespaldas, atrás hubo un grupo de marchantes como de 

soldados que iban. El prioste que tenia que hacer la fiesta de la 

capitanía tenía que hacer dos fiestas cada ocho días. 

Fiesta de la navidad o del niño Jesús se les nombraba o porque 

eran apoyados por la familia o algunos por la propia de Fe de ellos 

mismos se declaraban priostes eso ya dependía de las 

posibilidades económicas de cada uno. 

La fiesta de la dolorosa aún existe, pero la familia de Patricio 

Laminia, celebran por tradición de la fiesta a la Virgen de la 

Dolorosa en la parroquia de Cubijies. 



 

125 

 

El segundo domingo de pascua también se realizaba la 

celebración del Cuasimodo, ahora se le llama el día del señor de 

la Misericordia. 

Una vez finalizada las fiestas, la gran parte de las familias de San 

Vicente tiene como tradición llamarse por las diferentes 

nominaciones de ñaños, ahijados, primos, es lo que se escucha 

hasta hoy en día, es su manera de tratarse como comuneros. 

El matrimonio tradicional, en ese tiempo eran obligados en 

tiempos de mis abuelitos y mis papasitos eran cazados de acuerdo 

a la tradición que se regían en ese tiempo, nos hacían casar por 

obligación con quienes les convenian matrimoniar, nuestros 

mayores se ponían de acuerdo para la fiesta de la boda, se casaban 

por obligación a una edad de 16, 17, 18 años. Una vez que se 

hayan casado los novios los mismos papas llevaban al Sirichi” 

hacer acostar” encerraban en un cuarto a los novios para que 

tengan relaciones, pero afuera en la puerta ponían con unos dos 

guardias para que nadie interrumpa, después de horas encerrados 

salen del cuarto y los papas festejaban a los novios, una vez 

terminada la fiesta los padres de la novia decía hijita queda no 

más hasta lueguito dejándole a la novia donde la suegra. 

Fiesta de San Vicente de Lacas inicia solo con los juegos 

tradicionales con el baile de la naranja, ensacados, gallo 

enterrado, palo encebado. 

Sr. Octavio Saigua Cada 5 de abril se celebran las fiestas al santo Patrono San Vicente 

de Lacas. 

Sr. Ángel Asqui   La del 5 de abril de San Vicente que había toda la vida, y ahora 

se han incrementado otras fiestas más como del Rey de Reyes, 

Viernes Santo, Mes de María, las fiestas que desaparecieron son 

de la capitanía, diciembre del niñito se festejaba, todos vestidos 

de pastorcitos se realizaba el pregón, donde también se recitaban 

las loas al niño Jesús. 

Por su propia voluntad tomaban a cargo de realizar la fiesta. 

 



 

126 

 

Sr. Enrique 

Moyon 

Mas antes era la fiesta de niño Jesús, de ahí vuelta era la fiesta del 

05 de abril a San Vicente, también de la Capitanía. 

Padre redentorista 

Ángel 

Montesdeoca 

Pero ellos aquí ya tuvieron la costumbre de cantar en las novenas, 

para las Fiesta de San Vicente, ya hacían su fiesta ya no era solo 

para emborracharse, sino cantar, también ya teníamos el gran 

grupo de catequesis, teníamos el grupo de la gente que organizaba 

novenas, ellos mismos dirigía entonces eso es la promoción 

humana, eso muestra que con una orientación no hay problema 

que no se pueda solucionar. 

Sr. Juan Colcha Las fiestas antes eran de Navidad o de noche buena, Corpus 

Cristis, la Capitanía, Cuasimodo (fiesta del Señor de la 

Misericordia), y las de la actualidad, son la semana Santa, Mes de 

mayo, San Vicente, Rey de Reyes. Realizaban solo Juegos 

populares. 

Sr. José Chauca El 05 de abril en honor a San Vicente Ferrer 

Pregunta 6  ¿Qué hechos o acontecimientos históricos se ha difundido 

como una de las festividades religiosas más importantes en la 

comunidad? 

Sr. Cesar Melena Como un hecho histórico podría ser la fiesta de la capitanía de 

pascua esa era la más nombrada, todo mundo iba, si era la mejor 

fiesta. Hoy en día se ha retomado la fiesta de San Vicente a nivel 

de la comunidad, es la que está en vigencia con más fuerza. 

Srta. Umbelina 

Melena  

La fiesta a San Vicente inicio con una pequeña bandita, cantos 

entre otros. La comunidad oficialmente nace desde la anexión a 

Riobamba, mamita decía que la iglesia antes era de adobe y más 

adelante funda una iglesia más grande por lo que crece la 

población, pero por falta de dirección de la construcción se cae la 

iglesia por el aguacero, estaba bajo la dirección de Don Alejandro 

Quispe, luego queda bajo dirección del Sr. Hernán Carrillo, Sr. 

Ángel Asqui y Sr. Colcha. Los acabados de la iglesia lo realizo 

mi hermano el Cesar y lo que es la fachada y la cúpula concluyo 

el Sr. Manuel Amaguaya, venía a trabajar los sábados y 



 

127 

 

domingos, lo que actualmente es la iglesia llevo unos 30 años de 

construcción.  

Nosotros teníamos un San Vicente de madera pequeñito, pero nos 

robaron, así mismo por fiesteros 1984, robaron a Bichito que, a 

San Vicente, la misa se hacía en la casa comunal. Luego nos 

donaron al patrono San Vicente ya de yeso pesado.  

Se contaba con los padres misioneros redentoristas de San 

Alfonso y se realiza la nueva infraestructura aprobado por el 

Obispo encargado del momento contando con la presencia del 

padre Honorato Berrezuyta.   

Sr. Ángel Asqui  La más representativa hasta hoy en día es a nuestro patrono San 

Vicente de Lacas. 

Sr. Víctor Satan  

 

Lo de San Vicente en otros lugares dicen que han visto las 

apariciones de la Virgen, pero aquí no se ha dado ese tipo de 

acontecimientos.  

Sr. Enrique 

Moyon 

Lo del patrono por su vida, nosotros hemos adoptado el día de su 

fallecimiento el día de la celebración en su honor. 

Padre Redentorista 

Ángel 

Montesdeoca 

 Lo que tiene como fiesta religiosa y representación histórica la 

de San Vicente. 

Sr. Juan Colcha Yo creo que es la fiesta de San Vicente y del Rey de Reyes 

Sr. José Chauca Misas del niño Jesús 

Pregunta 7 ¿Qué factores provocan la evolución de las fiestas y 

tradiciones de la comunidad? 

Sr. Cesar Melena Antes era bonito cada una de las festividades, pero hoy en día todo 

esa se va cambiando debido al desinterés de los jóvenes, en 

especial a los padres de familia porque ellos son los encargados 

de enseñar la trayectoria de nuestros antepasados, porque ya ven 

otras costumbres que son muy diferente a la nuestro, como todo 

va el cambio. 



 

128 

 

Lo que nos motiva es la fe, como nuestros antepasados igual han 

participado y nosotros desde pequeño hemos visto hemos estado 

continuamente celebrando cada año.  

Srta. Umbelina  Nuestros mayores nos enseñaban el espeto de mantener nuestra 

tradición presente, pero ahora la generación nueva ya es muy 

dejada, no les interesa y si van es por la fiesta y no por fe, los 

artistas que se traen ya tienen otras realidades extranjeras y eso es 

lo que aprenden los jóvenes y eso no me parece bien. 

Sr. Ángel Asqui  De mantener se ha mantenido, pero más antes era más sano solo 

con banda y sobre todo era más tranquilo, ahora viene cuantas 

personas incluso extrañas, traen artistas que no va alineado con la 

devoción incluso hubo muerte. Y en una de esas fiestas también 

hicimos robar a San Vicente que no era pesado porque era de 

madera suabe 

 

Sr. Víctor Satan  

 

El ir adentrándose más con la cultura, blanca mestiza que va 

evolucionando, en las fiestas eran solo el pase de niño y una 

pequeña banda. Ahora son artistas tras artistas, son más 

representativos populares, constituye más la vista turística en la 

comunidad. 

Sr. Enrique 

Moyon 

Que al principio era pequeñas festividades y que poco a poco se 

ha generado más danzas, payasos, juegos, corrida de toros. 

Padre redentorista 

Ángel 

Montesdeoca 

Sencillamente con la formación religiosa de la escuela, el colegio 

y la universidad la gente a comprendido, que tiene que vivir de 

manera decente. La población se ha extendido desapareciendo las 

chozas y creando las casas de cimientos resistentes. 

Sr. Juan Colcha  Las celebraciones ya se realizan con la participación de todos los 

comuneros, ahora las celebraciones son diferentes con tremendas 

fiestas lleno de artistas, danzas etc. Ya no es como antes que era 

una pequeña reunión, juegos y música más sana, las misas son 

más alegres tienen coros, entonces ahí también se trata de 

cambiar. 



 

129 

 

Sr. José Chauca Con la integración de las nuevas generaciones la unión de las 

familias que comentan historias. 

Pregunta 8 ¿Cree usted que las familias y la comunidad juegan un papel 

primordial en la preservación de estas costumbres y 

tradiciones religiosas? 

Sr. Cesar Melena Las familias y la comunidad entera juegan un papel importante 

para preservar esas costumbres y tradiciones, como ya había 

dicho, nosotros como padres, jefes de casa participamos 

activamente en nuestras festividades, nuestros hijos nuestros 

nietos van viendo a ellos también llevamos y hacemos participar 

en una celebración de familia. 

Srta. Umbelina 

Melena  

La tradición ha venido de nuestros antepasados como religiosos, 

que, gracias a Dios con la misa de todos los domingos, el Rezo de 

Santo Rosario, el mes de mayo se practican y participan todas las 

personas de todas las edades. 

Sr. Ángel Asqui Claro las familias son importantes porque ayuda a que se 

mantengan estas tradiciones culturales, aunque no nos escuchen 

nuestros nietos e hijos, nosotros como padres tenemos la 

obligación de cómo fue de nuestros antepasados. Lo que no quiero 

que nieguen de donde serán y con fueron nuestros abuelos de eso 

nunca olvidar de donde son ellos sin olvidar las raíces. 

Tiene que saber respetar, saludar a las personas mayores eso es el 

querer del padre, hasta cuando los hijos tengo uso de razón, para 

que mañana más tarde le expliquen a quien le toque. 

 

Sr. Víctor Satan  

 

Si es muy importante porque a la mayoría de las personas 

católicas y también nos gusta la convivencia que existe dentro de 

estas fiestas yo creo que mientras haya personas que están 

dispuestos a colaborar para las festividades depende mucho de las 

familias. 

Sr. Enrique 

Moyon 

Es muy bueno porque ayuda a convivir con nuestros, parientes, 

amigos, compartir un momento, para eso es bueno que se 

mantengan estas celebraciones. 



 

130 

 

Padre redentorista 

Ángel 

Montesdeoca  

Las familias son los encargados de enseñar a sus hijos las 

celebraciones que se realizan hasta para conocer y saber de dónde 

vengo, cual es mi origen como morador. 

Sr. Juan Colcha  Nosotros y nuestros jóvenes en esta sociedad que estamos, 

especialmente la juventud ya no participa un mucho en las misas, 

pero si van cuando hay algún tipo de juegos que organiza la 

comunidad. Las nuevas autoridades jóvenes, algunos ya son más 

preparados y ellos pueden seguir mejorando la participación en 

mantener estas tradiciones, hacen animar a la juventud. 

Sr. José Chauca Si porque pasan de generación en generación 

Pregunta 9 ¿Cómo se ha difundido la existencia de las festividades y 

tradiciones religiosas de generación en generación? 

Sr. Cesar Melena Nuestros papas y abuelitos decían así tiene que ser y así tiene que 

hacer cualquier actividad que se deba realizar. Por eso es que se ha 

mantenido la existencia de estas festividades de costumbres y 

tradiciones, toda la familia participamos, entonces como ya van 

creciendo en ese ámbito, no hay escusa o no haya motivo para no 

hacer. Pero la juventud ya está saliendo del límite que era. 

Sra. Umbelina 

Melena 

Por medio de la misa, la participación en las fiestas, conversando 

con nuestros nietos, participando en el coro de la iglesia, la 

catequesis en la legión de María. 

Sr. Ángel Asqui Debido al avances electrónicos los jóvenes actuales se organizan 

en otro sentido ya no como antes, pero no siempre va salir como 

se organizó, siempre existirá un cambio, ya realizan una 

programación e fiestas, existe el comité de fiestas del barrio. 

 

Sr. Víctor Satan   S ha trascendido de generación en generación las festividades son 

por las familias, porque los hijos van viendo, a veces se reúnen en 

familia donde la mamacita donde la abuelita para compartir esta 

costumbre se ha mantenido gracias a Dios, se a unido más a la 

familia en un día especial, esperamos que se siga manteniendo es 

una forma de que este vigente esta costumbre. 



 

131 

 

Sr. Enrique Moyon  Se ha mantenido y difundido estas festividades es con la 

realización de la misma fiesta, lo que lleva convivir y eso va de 

generación en generación. 

Padre redentorista 

Ángel 

Montesdeoca 

La gente es la que ha mantenido eso, no se olvidan, surge también 

de padre a hijos, porque lo que uno aprende de niño, todo tipo de 

fiesta, eso viene de generaciones antiguas es lo que se refleja hasta 

la actualidad. 

Sr. Juan Colcha  Todos participamos, existía el respeto, se saludaba y si 

desobedecían, papa encontraba y daba su merecido, pero ahora son 

medios raros, gente desconocida ya no es lo mismo. 

Sr. José Chauca Pasa de familia en familia con los amigos y las nuevas 

generaciones que integran a otras ciudades    y conversan de dónde 

vienen 

Pregunta 10 ¿Qué tan importante es para usted mantener viva estas fiestas 

y tradiciones en la actualidad? 

Sr. Cesar Melena Primeramente, para mantener esta fiestas y tradiciones, nos 

mantenemos unidos por medio de la convivencia y si no existiera 

estas fiestas cada quien viviría a su manera, en cambio estas fiestas 

se unen la familia, apoyan, aportan todos, la unión en la comunidad 

hace que se importante mantener estas fiesta y tradiciones en la 

actualidad. 

Sra. Umbelina 

Melena 

Las fiestas de la comunidad nos hacen que reunamos todos en 

familia, que nos volvamos a ver con nuestros parientes lejanos, de 

ahí surge la convivencia y la unión. 

Sr. Ángel Asqui Como tradición estoy muy de acuerdo, no solo con palabras sino 

colaborar para que salga bien en bien la comunidad, a San Vicente 

que nos ayude, mantener la fe.  

Sr. Víctor Satan Para mí es importante, porque se comparte con los hermanos, de 

la familia y una vez que forman su familia se tiene que alejar de su 

papa de sus hermanos, para si es muy importante para conversar 

de nuestra situación social, para saber cómo esta nuestros 

familiares y si es muy importante que se tenga en vigencia estas 

festividades. 



 

132 

 

Sr. Enrique Moyon  Para la fiesta vienen de todos lados, colaboran en la eucaristía, por 

la salud y por la familia  

Padre redentorista 

Ángel 

Montesdeoca 

La cultura, quitando los excesos, ahora la gente realiza las fiestas, 

pero sin tanto desorden, se ha procurado que participen no solo la 

comunidad sino vecinas comunidades, así también se organizan 

por secciones y los priostes. 

Sr. Juan Colcha  Se mantiene viva dialogando conversando, la convivencia. 

Sr. José Chauca Es importante mantener estas reuniones porque se une las familias, 

primero en el campo religioso, en pregones conformando una 

convivencia social 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

133 

 

Anexo 3: Registro fotográfico de la Investigación 

Entrevista al personal de la comunidad de San Vicente de Lacas 

 

 

 

 

 

 

Nota: Presidente actual de la Iglesia y ex dirigente del Cabildo. Fuente: Registro propio,2025. 

 

 

 

 

 

Nota: Miembro activo de la Legión de María y ex dirigente del agua Potable. Fuente: Registro 

propio,2025.  

 

 

 

 

 

 

 

Nota: Miembro activo de la Legión de María. Fuente: Registro propio,2025. 

 



 

134 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nota: Ex dirigente del Cabildo de la comunidad. Fuente: Registro propio,2025. 

 

 

 

 

 

 

 

Nota: Misionera y miembro activo en las pastorales de la iglesia. Fuente: Registro propio,2025. 

 

 

 

 

 

 

 

Nota: Presidente y vicepresidente de la comunidad actual. Fuente: Registro propio,2025. 

 



 

135 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nota: Ex vicepresidente de la iglesia. Fuente: Registro propio,2025.  

 

 

 

 

 

 

 Nota: Moradoras del sector. Fuente: Registro propio,2025. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nota: Ex presidente de la Iglesia. Fuente: Registro propio,2025. 



 

136 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nota: Padre redentorista ex misionero de la comunidad de San Vicente, actual párroco en San Alfonso 

Fuente: Registro propio,2025.  

 

 

 

 

 

 

 

Nota: Miembro activo de la comunidad de San Vicente de Lacas. Fuente: Registro propio,2025 


