
 
 

 

 



 

 

 
 

PORTADA 

UNIVERSIDAD NACIONAL DE CHIMBORAZO 

FACULTAD DE CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN, HUMANAS Y 

TECNOLOGÍAS 

CARRERA DE PEDAGOGÍA DE LA LENGUA Y LA LITERATURA 

 

 

 

 

 

 

Estética de la fealdad en la poesía de Gottfried Benn 
 

Trabajo de Titulación para optar por el título de Licenciada en 

Pedagogía de la Lengua y la Literatura 
 

 

 

 

 

 

 

 

Autora: 

Abril Romero, Ariana Ivanova 

Tutor: 

M. Sc. Liuvan Herrera Carpio 

 

 

 

 

 

 

Riobamba, Ecuador. 2025



 

DECLARATORIA DE AUTORÍA 

Yo, Ariana Ivanova Abril Romero, con cédula de ciudadanía 1758070310, autora del trabajo 

de investigación titulado: “Estética de la fealdad en la poesía de Gottfried Benn”, certifico 

que la producción, ideas, opiniones, criterios, contenidos y conclusiones expuestas son de 

mí exclusiva responsabilidad. 

 

Asimismo, cedo a la Universidad Nacional de Chimborazo, en forma no exclusiva, los 

derechos para su uso, comunicación pública, distribución, divulgación y/o reproducción total 

o parcial, por medio físico o digital; en esta cesión se entiende que el cesionario no podrá 

obtener beneficios económicos. La posible reclamación de terceros respecto de los derechos 

de autora de la obra referida será de mi entera responsabilidad; librando a la Universidad 

Nacional de Chimborazo de posibles obligaciones. 

 

En Riobamba, 1 de julio de 2025. 

 

 

     

 
____________________________________ 

Ariana Ivanova Abril Romero 

C.I. 1758070310 

  



 
 

 

DICTAMEN FAVORABLE DEL PROFESOR TUTOR 

 

 

 



 
 

 

 

 
 

CERTIFICADO DE LOS MIEMBROS DEL TRIBUNAL  



 

 

 
 

CERTIFICADO ANTIPLAGIO 

 



 
 

 

DEDICATORIA 

 

 

Me aterra la palabra de los hombres. 

¡Lo saben expresar todo tan claro! 

Y esto se llama "perro", y eso, "casa", 

y el principio está aquí, y allí está el fin. 

 Reiner Maria Rilke 

  



 
 

 

AGRADECIMIENTO 

 

 

Gracias a mi madre, incansable en su amor, tan dueña de esto 

como yo y que, entre abrazos y aire, me ha halado las orejas hasta 

aquí. A los tres padres que me conforman: Jowar, sangre y palabras 

calculadas de preocupación; Alexander, amor y amarres de 

seguridad perfectos; Liuvan, amistad infalible y poesía por las 

noches. A Martín, de las greñas, pero a besos.  

Ariana Abril



 
 

 

ÍNDICE GENERAL  

 

 

PORTADA 

DECLARATORIA DE AUTORÍA  

DICTAMEN FAVORABLE DEL PROFESOR TUTOR 

CERTIFICADO DE LOS MIEMBROS DEL TRIBUNAL 

CERTIFICADO ANTIPLAGIO 

DEDICATORIA 

AGRADECIMIENTO 

ÍNDICE GENERAL 

RESUMEN 

ABSTRACT 

1. CAPÍTULO I: INTRODUCCIÓN ........................................................... 13 

1.1. Planteamiento del problema .................................................................... 13 

1.2. Formulación del problema ....................................................................... 14 

1.3. Preguntas directrices ............................................................................... 14 

1.4. Objetivos ................................................................................................. 14 

1.4.1. Objetivo general ................................................................................ 14 

1.4.2. Objetivos específicos......................................................................... 15 

1.5. Justificación ............................................................................................ 15 

2. CAPÍTULO II: MARCO TEÓRICO ....................................................... 16 

2.1. Estado del arte ......................................................................................... 16 

2.2. Fundamentación teórica........................................................................... 16 

2.2.1. Estética de la fealdad ......................................................................... 16 

2.2.2. Relación de la fealdad con lo grotesco, lo macabro y lo obsceno ....... 21 

2.2.3. Expresionismo .................................................................................. 22 

2.2.4. Gottfried Benn .................................................................................. 23 

3. CAPÍTULO III: METODOLOGÍA ......................................................... 26 



 
 

 

3.1 Enfoque ................................................................................................... 26 

3.2 Modalidad ............................................................................................... 26 

3.3 Nivel o tipo ............................................................................................. 26 

3.4 Universo o corpus de estudio ................................................................... 27 

3.5 Métodos .................................................................................................. 27 

3.6 Técnicas .................................................................................................. 28 

4. CAPÍTULO IV: RESULTADOS ............................................................. 29 

4.1 La obra poética de Benn .......................................................................... 29 

4.2 Reacción al romanticismo ....................................................................... 29 

4.3 La naturaleza ........................................................................................... 30 

4.4 Personajes al borde de la marginalidad .................................................... 31 

4.5 Recursos estéticos ................................................................................... 33 

4.6 Lo antirreligioso: del cadáver a la mujer .................................................. 36 

4.7 Recursos expresivos ................................................................................ 37 

4.8 Benn y otras disciplinas ........................................................................... 38 

5. CAPÍTULO V: CONCLUSIONES Y RECOMENDACIONES. ............ 40 

5.1 Conclusiones ........................................................................................... 40 

5.2 Recomendaciones .................................................................................... 40 

BIBLIOGRAFÍA ................................................................................................ 41 

 

  



 
 

 

RESUMEN 

Resulta una constante en la poesía del expresionismo alemán, una de las 

muchas vanguardias nacidas en el siglo XX, la representación de motivos, personajes 

y conflictos que toman a la fealdad como resorte argumental. Tomando a uno de los 

autores que dieron pie al expresionismo, Gottfried Benn, poeta alemán cuya obra 

inicia en 1912, previa a la I Guerra Mundial, el presente estudio tuvo por objetivo 

caracterizar las asunciones de la estética de la fealdad en su poesía. Es una 

investigación de corte cualitativo, cuyos métodos fueron el hermenéutico, analítico-

sintético, inductivo-deductivo e histórico-lógico; las técnicas utilizadas fueron el 

análisis documental y de contenido. Los resultados obtenidos en este estudio reflejan 

que dentro de la poesía de Gottfried Benn, la fealdad es un eje temático y estético, 

que se hace presente desde su escritura temprana y se mantiene hasta la tardía. Es 

también acompañada por sus subcategorías: lo grotesco, lo obsceno y lo macabro. 

Además, existe un claro andamiaje médico y antirreligioso del que deviene dicha 

estética, que se relaciona también con temáticas como la naturaleza, tanto animalia 

como flora, el sexo, la reacción a lo romántico, la pobreza, la prostitución y el 

nihilismo, corriente filosófica común dentro de la vanguardia.  

 

PALABRAS CLAVE: estética, fealdad, Gottfried Benn, expresionismo, grotesco 

  



 
 

 

ABSTRACT 

A constant in the poetry of German expressionism, one of the many avant-

garde movements born in the twentieth century, is the representation of motifs, 

characters and conflicts that take ugliness as a spring of argument. Taking one of the 

authors who gave rise to expressionism, Gottfried Benn, a German poet whose work 

began in 1912, prior to World War I, this study aimed to characterize the assumptions 

of the aesthetics of ugliness in his poetry. It is qualitative research, whose methods 

were hermeneutic, analytical-synthetic, inductive-deductive and historical-logical; 

the techniques used were documentary and content analysis. The results obtained in 

this study reflect that within Gottfried Benn's poetry, ugliness is a thematic and 

aesthetic axis, which is present from his early writing and is maintained until late. It 

is also accompanied by its subcategories: the grotesque, the obscene and the macabre. 

In addition, there is a clear medical and anti-religious scaffolding from which this 

aesthetic is derived, which is also related to themes such as nature, both animal and 

plant, sex, the reaction to the romantic, poverty, prostitution and nihilism, a common 

philosophical current within the avant-garde.  

 

KEY WORDS: aesthetics, ugliness, Gottfried Benn, expressionism, grotesque 
 



 
 

13 

 

1. CAPÍTULO I: INTRODUCCIÓN 

La presente investigación identifica, caracteriza e interpreta las asunciones de la 

estética de la fealdad la poesía de Gottfried Benn, poeta principal dentro del movimiento del 

expresionismo alemán. Para lograr el objetivo propuesto, a través de un enfoque cualitativo, 

del método hermenéutico y de la técnica de análisis de contenido, se ejecutó una revisión 

documental, en función de establecer los andamiajes tanto conceptuales como sintácticos 

donde lo feo se exprese como un discurso y como un imaginario. 

Desde que Karl Rosenkranz formuló la siguiente tesis: “lo feo puede nacer solo y 

nada más que de lo bello como negación de este” (1992, p. 92), la categoría estética de la 

fealdad alcanzó la preocupación de los teóricos que hasta el siglo XVIII habían privilegiado 

el estudio de la categoría estética de la belleza. El expresionismo alemán se caracteriza por 

la búsqueda de la naturaleza humana a través de sus deseos y posturas más recónditas y 

prohibidas, como reacción a los conflictos de la época, y a la situación generacional de 

transición. Resulta una constante en la poesía del expresionismo alemán la representación 

de motivos, personajes y conflictos que toman a la fealdad como resorte argumental. 

Este estudio no posee antecedentes a nivel nacional, por lo que es un aporte 

significativo a los estudios literarios y a las áreas de conocimiento de estética y literatura. Se 

buscó llenar un vacío, pues existen pocas investigaciones respecto a la estética de las obras 

de Benn, así como también en relación con la estética de la fealdad en la literatura. En cuanto 

a la carrera, no existen estudios similares a el que se desea realizar, ni sobre el autor, ni en 

la rama de la estética de la fealdad.  

1.1. Planteamiento del problema 

Las vanguardias europeas marcan un hito en la historia del arte y la literatura, pues 

son una ruptura sistemática de las convenciones formales, temáticas y estéticas que se han 

mantenido en ellos. Como movimiento, la vanguardia se caracteriza por ser provocadora, 

llevar a los límites a la moral y los preceptos sociales, principalmente poética, busca la 

originalidad y la experimentación (de la Fuente, 2005). Es un movimiento transgresor de la 

tradición, en el que impera lo diferente y que permite ver otras caras de la humanidad en la 

expresión artística.  

El expresionismo se ha encargado de manifestar lo feo como eje trasversal de lo 

humano, y son sus temas lo obsceno, lo prohibido, aquello considerado de mal gusto (Calvo, 

2015, párr. 7). Nacido en Alemania, este movimiento de vanguardia que, como sus 

contrapartes, se extendió por todas las artes, en la poesía tiene la particularidad de irrumpir 

no solo con su estructura, sino con su temática, figura y estética, desembarcando a la lírica 

romántica, llegando al punto de mofa. Dentro de la literatura sus representantes son varios, 

desde Franz Werfel, Georg Trakl, Johannes R. Becher, hasta Else Lasker-Schüler. 

Dentro de los autores de vanguardia se encuentra Benn, que ha sido objeto tanto de 

crítica como de elogios y que posee una obra amplia y diversa, es un ser dual que oscila entre 

la medicina (su profesión) y la literatura (su pasión) (Maldonado, 2008, p. 111). A pesar de 

su importancia, ha sido relegado a un autor poco estudiado dentro de la crítica literaria 

latinoamericana y en el ámbito ecuatoriano, no investigado en general.  



 
 

14 

 

Este trabajo nace a partir de la necesidad de un análisis dentro de Ecuador, en primera 

instancia, de la vanguardia europea, que no ha sido tomada por los estudios literarios en gran 

forma, en segunda instancia, sobre el expresionismo alemán, corriente también necesitada 

de nutrición en la investigación y en tercera instancia, el estudio de Gottfried Benn y su 

poesía, que es escaso, por no decir nulo, dentro de la academia del país.  

La estética se basa en la percepción de una realidad a partir de la sensibilidad, 

interpretándola. A pesar de que el pensamiento unánime relaciona la estética principalmente 

con la belleza, existen una serie de categorías pertenecientes a esta que van más allá: la 

fealdad, lo siniestro o lo sublime, que tienen que ver con el discernimiento de lo percibido 

desde la sensación que produce a los sentidos y la conciencia.   

Hegel (1986) en sus Lecciones sobre la estética manifiesta a la estética como estudio 

de lo bello en el arte, y del arte como lo bello, donde este resulta la representación de lo 

espiritual absoluto, sin embargo, existe una realidad fáctica, que es entonces lo feo; son 

entonces dos caras de una moneda, una dualidad entre la realidad y el espíritu. Otros autores 

definen a lo feo como aquello ligado y dependiente de lo bello, y como lo desligado a lo 

bueno, a la libertad o lo concreto (Rosenkranz, 1992, p. 38). Tiene que ver lo feo entonces 

con la maldad, la desproporción, y lo real de lo humano: la sangre, lo escatológico. Al ser 

una rama compleja, los estudios en estética -sobre todo los dedicados a la categoría de la 

fealdad-, son escasos en el habla hispana. A pesar de constituirse en una categoría robusta 

desde el siglo XVIII, el estudio de la estética de la fealdad queda normalmente relegado por 

su contraparte de la belleza, campo más amplio y con mucha más historia.   

Los estudios literarios suelen centrarse en la interpretación o crítica de las obras, mas 

no en sus componentes estéticos y cómo estos afectan su interpretación. El expresionismo 

es un área amplia de conocimiento, con investigaciones profundas y críticas, sin embargo, 

el tema de la fealdad es fundamental para su entendimiento como movimiento artístico y 

literario, pues esta estética es su columna vertebral.   

1.2. Formulación del problema 

¿Cómo se asume la estética de la fealdad en la obra poética del poeta alemán 

Gottfried Benn? 

1.3. Preguntas directrices 

• ¿Qué motivos, personajes y conflictos de la estética de la fealdad se encuentran 

presentes en la poesía de Gottfried Benn? 

• ¿Cómo pueden ser descritas las asunciones de la estética de la fealdad en la poesía 

de Gottfried Benn? 

• ¿Cómo pueden interpretarse las asunciones de la estética de la fealdad en la poesía 

de Gottfried Benn? 

1.4. Objetivos 

1.4.1. Objetivo general 

• Caracterizar las asunciones de la estética de la fealdad en la poesía de Gottfried Benn. 



 
 

15 

 

1.4.2. Objetivos específicos 

• Identificar los motivos, personajes y conflictos de la estética de la fealdad en la poesía 

de Gottfried Benn. 

• Describir las representaciones de la estética de la fealdad en la poseía de Gottfried 

Benn. 

• Interpretar la poesía de Gottfried Benn, a partir del lente de la estética de la fealdad. 

1.5. Justificación 

La estética y la literatura tienen una relación estrecha en sus estudios, la primera es 

aquella receptora del arte, en todas sus representaciones, incluyendo el lenguaje. La conexión 

entre ambas ramas ha existido, bajo un nombre o no, a lo largo de la historia, como el 

entendimiento de aquello percibido o experimentado a partir de un texto literario, esto puede 

ser a través de la descripción de un ambiente, la sensación de una textura dada, la reacción a 

un momento grotesco, sublime, o hermoso, manifestado en el receptor de la obra. Los 

estudios literarios pueden y deben beber de la estética y sus instrumentales teóricos. 

La presente investigación se fundamenta en la necesidad de abordar a la literatura 

desde una perspectiva estética, específicamente la poesía de Gottfried Benn. Aunque el 

análisis literario tradicionalmente se centra en aspectos estructurales, formales o temáticos, 

se busca en este estudio ir más allá, para explorar cómo se asume la estética de la fealdad 

como eje central en la poética de Benn, examinando sus personajes, recursos, espacios y 

argumentos. 

Dentro de la carrera se suele ir hacia el análisis literario como enfoque metodológico. 

No obstante, esta investigación propone un giro interpretativo implementando los 

fundamentos teóricos de la estética como andamiaje para la comprensión de la poética de 

Benn. Se pretende poner en evidencia los preceptos estéticos para la interpretación de la 

poesía, siendo estos fundamentales para la experimentación del poema, pues la experiencia 

estética es parte del proceso de decodificación.  



 
 

16 

 

2. CAPÍTULO II: MARCO TEÓRICO 

2.1. Estado del arte 

Martín-Párraga (2020) en su artículo “Gottfried Benn y la sublime belleza de la 

crueldad” analiza su poemario Morgue und andere Gedichte desde el concepto de lo 

sublime, a partir de un enfoque cualitativo y del análisis de contenido. Para el autor la 

condición de médico de Benn es una gran influencia en su poesía, que explora al humano 

desde sus interiores para rebelarse en contra de la sociedad alemana de 1912, pues Benn ha 

perdido toda capacidad, luego de su excursión por la morgue, de llegar a sentir empatía por 

una humanidad que le ha mostrado sus facetas más terribles. Morgue es una premonición de 

la guerra por venir, de la destrucción causada en Europa y la semilla del posmodernismo. 

Benn presenta en su nihilismo una belleza cruel, atroz y sublime. 

En tanto, Peña (2019), en su artículo “La paradoja de lo no nacido como consumación 

del mal en Georg Trakl. Lectura de Grodek” realiza un análisis del poema de Trakl, Grodek, 

y enfatiza en la lucha del bien y el mal, no solo como una serie de batallas, sino como la 

última de todas las batallas. El autor examina tres puntos de vista: el poema, la consumación 

del mal y la paradoja de lo no nacido. Haciendo una amalgama de afectos, en primer lugar, 

su fe como cristiano, en segundo su lugar como soldado y en tercero su facultad de enfermero 

de guerra. Trakl expresa en este, su último poema, una concepción sobre la lucha por la 

redención, el alejamiento del hombre de Dios y la negación y muerte de este ante la avaricia 

y el orgullo humano.  

2.2. Fundamentación teórica 

2.2.1. Estética de la fealdad 

La palabra estética proviene del griego aisthetiké (αἰσθητική), que significa 

“percepción” o “sensación”. Aunque nació en el siglo XVIII estrictamente como rama de la 

filosofía, la estética y la preocupación por la misma han estado presentes en casi todas sus 

facetas en la historia. Desde antes de mentes como Sócrates, el estudio de lo bello y su 

relación con el hombre se ha manifestado en la filosofía, y es lo bello para Aristóteles aquello 

perceptible, presente en la realidad y la naturaleza, y para Platón aquello no perceptible, lo 

intangible (Plazaola, 2007, p. 23). Lo bello es lo primero que pertenece a la estética, o así 

parece, pues lo feo y sus otras categorías están presentes en lo “no bello” como la discordia, 

aquello que no es armonioso, todo lo que rompe el orden de lo natural y lo espiritual.  

A pesar de que muchos teóricos sostienen que en la edad media no se presenta 

ninguna estética, y que el arte termina por subyugarse a la religión, es preciso recalcar que 

dicha subyugación termina por tener una estética propia. Para los cristianos, el arte debe ser 

la expresión de lo divino, y su fin es la adoración, la representación de Dios como entidad 

que representa lo bueno y, por tanto, lo bello (Plazaola, 2007, pp. 48-49). 

Para el Renacimiento, la estética se centra en la belleza ideal, aquella que va más allá 

de la mímesis, y consiste en el extraer la belleza concreta de la naturaleza sin desprestigiarla, 

pero sin imitarla en su totalidad. Surgen de nuevo la luz, ahora acompañada de las sombras, 

para crear la perspectiva. Se relaciona entonces el arte con la ciencia, y autores como Da 



 
 

17 

 

Vinci ven al arte como algo que puede estudiarse a partir de la experimentación. Reaparece 

Platón y su consideración de la belleza como ente intangible de la verdad y la virtud. Deja 

de ser la estética la búsqueda de Dios en la belleza, y pasa a ser la búsqueda de bondad 

máxima desde lo sensible (Plazaola, 2007, p. 76). Es entonces el arte una expresión de ser 

propio, una búsqueda de la trascendencia. El Renacimiento toma a la estética como la 

exploración de la belleza desde la perfección de estilo, la corrección, el lenguaje, el llegar a 

la armonía y al decoro para buscar la belleza del interior (Plazaola, 2007, p. 78).  

El racionalismo, en un inicio, no da cabida a la estética como disciplina, ni como 

tema de conversación, la belleza y la sensibilidad no son más que accidentes del ser humano. 

A través del tiempo, y con el siglo XVIII y una visión más amplia de los fenómenos que 

experimenta el ser, se admite el hecho de que no todo puede ser visto y explicado desde la 

razón, sino que la estética, el gusto, la belleza y la sensibilidad no son mesurables ni 

comprensibles desde lo racional. Plazaola (2007) manifiesta que:  

la razón no puede explicar por sí sola la creación artística; los juicios de gusto son 

inmediatos y prescinden de todo razonamiento; en la obra de arte queda implicada 

una interpretación del universo que interesa a un tipo de conocimiento sui generis 

que no es racional, sino intuitivo (p. 93). 

El filósofo ilustrado alemán Alexander Gottlieb Baumgarten (1714-1762) utiliza por 

primera vez el término estética para definir lo que él quiere sea una ciencia de la sensibilidad. 

Divide el conocimiento en dos: el conocer sensible y el conocer racional. Adscribiéndonos 

al conocer sensible, este se define como aquel que es experimentado desde los sentidos, ya 

sean interiores o exteriores, en el afán de comprender el mundo y sus facetas. Es, por tanto, 

específicamente subjetivo, pues la experiencia no se medita a partir del raciocinio, sino que 

se convierte en una vivencia, en este caso la “vivencia estética”. Gutiérrez (2012) declara 

que:  

Baumgarten sostiene que la filosofía debe reflexionar sobre el conocimiento sensitivo 

y en general sobre el ámbito de la belleza y el arte, eso se debe a que considera que 

en ese ámbito hay una verdad que no es conceptual, o sea, que el conocimiento 

sensible desvela una verdad no conceptual (p. 202). 

El papel principal de Baumgarten no es solo el uso del término estética, sino el 

afianzar a esta como una categoría legítima dentro de la filosofía, una disciplina concreta 

cuyo objeto es el conocimiento sensitivo del arte y la belleza, siendo esta la representación 

de todo aquello en el arte que nos genera un sentimiento, una reacción desde los sentidos.    

Se puede entonces conceptualizar a la estética como rama de la filosofía cuya 

pertinencia es lo sensible y la sensibilidad, es decir, su sustancia es la vivencia estética, la 

relación que existe entre la conducta humana y el arte, siendo este objeto de lo bello. Cabe 

recalcar que la estética también puede ser considerada no como disciplina filosófica, sino 

como sensación. El placer estético es, en sí, estética misma. El sentimiento que se produce 

respecto a la experiencia del arte, de lo bello, lo feo, lo sublime. 

Entender el concepto de fealdad estética depende principalmente de nuestra 

definición de belleza. Para Rosenkranz (1992, p. 44)  la belleza no es otra cosa que la 

expresión de la libertad natural y del espíritu: lo bueno, absoluto, positivo, la verdad. Viendo 

a la libertad no como la ilimitada concepción del mundo, sino como la limitada y marcada 

naturaleza, bien sea animal, vegetal o humana. La belleza es una unidad universal, que se 



 
 

18 

 

presenta como una “totalidad armónica” y cuyos derivados son determinados por la misma 

unidad.  

La fealdad sería entonces la negación de la belleza, la carencia de libertad de la 

naturaleza o espíritu. Cabe recalcar que cuando se refiere a negación, no se habla de su 

contrario, o su oposición absoluta, sino de lo que Rosenkranz (1992, p. 24) llama “belleza 

negativa” una expresión entonces de lo malo, relativo, la mentira, todo aquello que trasgreda 

los límites previamente establecidos de la belleza, hasta llegar a su otro límite, lo cómico.  

Proveniente del latín foedus (fétido e impuro), la fealdad puede ser para muchos 

aquello que desagrada a los sentidos. Puede ser también aquello que transgreda la forma. Así 

lo divide Umberto Eco en su Historia de la fealdad (2007, p. 19), como dos tipologías de 

fealdad: la “fealdad en sí misma” y la “fealdad formal” a su vez dividida en periodos 

históricos y personajes característicos. Rosenkranz (1992), por otro lado, ve a la fealdad en 

tres espacios: la “ausencia de forma”, la “incorrección” y el “desfiguramiento o 

deformación”, también subdivididos. 

La fealdad en sí misma sería entonces todo aquello cuya naturaleza sea fea (Eco, 

2007, p. 19): la descomposición de un cadáver, todo lo que tenga que ver con excrementos, 

fluidos corporales, suciedad, malos olores, enfermedades que maltratan al cuerpo. La fealdad 

formal tendría que ver precisamente con la forma y su ruptura, todo aquello que trasgreda la 

figura orgánica ya establecida (Eco, 2007, p. 19): una mano sin un dedo o una uña, una 

dentadura desproporcionada, un vidrio roto.  

Ahora bien, aunque Eco (2007, pp. 15-19) define en dos la fealdad, también recalca 

que la definición de lo feo depende de muchos factores, como la cultura, idiosincrasia, época, 

creencias religiosas, concepciones morales y éticas, color de piel, entre otras muchas 

manifestaciones humanas que poco a poco forman una imagen de lo que debe ser bello y lo 

que debe ser feo. Rosenkranz (1992) tiene una visión moral de la belleza y la fealdad, 

encaminada por Hegel, el romanticismo y su condición temporal.  

Si la belleza es una unidad armónica cuyas partes se definen a sí mismas sin separarse 

de un todo que resuelve las diferencias (Rosenkranz, 1992, p. 50), la ausencia de forma es la 

falta de definición de esta unidad, que bien puede presentarse como la amorfia (la no 

conclusión o indeterminación), la asimetría (la no distinción o falta de unión) y la desarmonía 

(la ausencia de la unidad, la contradicción no resuelta).  

Por su parte, la corrección es definida por Rosenkranz (1992) como:  

la forma estética representada según sus propiedades características, es decir, que 

nada que pertenezca a su ser le haya sido escatimado, y que nada que sea ajeno a su 

existencia le haya sido añadido y que no se haya modificado algo para alterarla (p. 

69). 

La negación de esto es, por tanto, fea. Cuando se habla de corrección se refiere a la 

precisión de la representación de la naturaleza y espíritu de aquello que acontece al arte. 

Puede ser, en general, física (a partir de su naturaleza), psicológica (a partir de la motivación) 

o histórica (a partir de las concepciones de su época). La incorreción no es más que la 

desconexión de la realidad de las partes con la realidad de la unidad en el arte.  

En lo que atañe al desfiguramiento o deformación, aquí es donde más concierne el 

concepto de libertad como belleza, y cómo este puede corromperse por los deseos humanos. 

Rosenkranz lo define en tres categorías: lo vulgar, lo repugnante y la caricatura. 



 
 

19 

 

La falta de libertad allí donde el ser o la naturaleza deben ser libres enmarca a lo 

vulgar como parte de lo feo. La libertad se envilece hasta su fin, siendo así lo vulgar la 

negación de lo infinitamente bello, lo sublime. De lo vulgar devienen tres aspectos 

(Rosenkranz, 1992):  

1) aquella forma de lo feo que fija una existencia bajo los límites que le son propios: 

la mezquindad; 2) aquella forma que se queda debajo de la medida que le es 

inherente: la debilidad; 3) la forma que unifica la limitación e impotencia de la 

subordinación de la libertad a la falta de libertad: la bajeza (pp. 93-94).  

Son estos conceptos los contrarios directos de aquellos que forman lo sublime: lo 

grande, lo potente y lo majestuoso. 

Lo repugnante es la negación de lo placentero, el contrario positivo de lo sublime. Es 

la infinitud allí donde debería existir la finitud, cuando un límite es sobrepasado en la 

libertad, pues esta, como se ha mencionado previamente, no es ilimitada, sino limitada por 

su propia naturaleza. Es subdividido en lo tosco, lo muerto o vacío y lo horrendo.  

Lo tosco es aquello cuya masa excede la forma y llega a la informidad, que no apela 

a la gracia ni a los sentidos por su exceso de masa. Surge como negación de uno de los 

conceptos de lo placentero, lo gracioso. Este suele ser delicado, pequeño, grácil en su 

movimiento. Lo tosco, como su contrario, es descomunal y grosero en su movimiento, torpe 

y pesado.  

En lo que concierne a lo muerto y lo vacío nos encontramos con una negación de lo 

lúdico, pues todo lo muerto y vacío carece de movimiento, es aburrido, bien por ser mediocre 

o por ser pobre (por fuera o por dentro). La muerte por sí misma no es fea, es un proceso 

natural que no concierne a la fealdad; la forma de morir, por otro lado, sí le concierne a la 

fealdad, pues puede llegar a ser un hecho del horror.  

Con respecto a lo horrendo, negación de lo atractivo, Rosenkranz (1992) expresa: 

Lo horrendo es opuesto a lo atractivo y la deformación de éste que en su feo 

movimiento sólo da lugar a nuevas deformidades, disonancias y palabras 

inconvenientes. Lo horrendo no se detiene, como lo sublime, a una respetuosa 

distancia, sino que nos repele totalmente, no nos atrae hacia sí, como lo agradable, 

sino que nos horroriza. No nos satisface, como lo bello perfecto, con una absoluta 

conciliación con lo más profundo de nuestro ser, más bien extrae de la profundidad 

la profunda desarmonía (p. 141) 

Niega entonces lo horrendo no únicamente lo atractivo, sino toda razón y moral, 

llegando al horror y el rechazo totales. Dividido también en lo insensato, lo nauseabundo y 

lo malo.  

Es lo insensato todo aquello insulso, lo que interviene con el intelecto y lo embota, 

lo disminuye o lo niega. La locura que impide el pensamiento, la necedad o la fantasía sin 

conexión alguna (Rosenkranz, 1992, p. 141). Podría conceptualizarse como lo desarmónico 

intelectual, una serie de contradicciones juntas que crean una situación, momento o 

pensamiento caóticos, que pertenecen más al campo de la psiquiatría.  

Lo nauseabundo es aquella repugnancia que llega a niveles extremos, es la negación 

total de todo lo sensiblemente bello (Rosenkranz, 1992, p. 146). Lo corrupto, la 

descomposición de una carroña, cualquier imagen de vida dentro de la muerte, los líquidos 

excretados por los seres (sangre, mocos, excremento), todo lo repelente y asqueroso en 

extremo.  



 
 

20 

 

Lo malo niega lo bueno y lo verdadero en los conceptos de la belleza (Rosenkranz, 

1992, p. 163). Puede manifestarse en lo criminal (aquello que contradice una necesidad 

impuesta por la libertad y que se relaciona de igual forma con la astucia e inteligencia y con 

la tragedia); lo espectral en referencia a lo escatológico (como aquella serie de creencias 

religiosas sobre el más allá y la vida luego de la muerte), la contradicción de vida en algo 

que previamente se encontraba muerto y que genera en nosotros horror; lo diabólico (no solo 

como negación del bien, sino como goce del mal y ayuda del mismo, contradiciendo lo 

divino).  

Eco, por otro lado, hace una cronología de lo feo a través de la historia. Lo feo en los 

griegos no está en su proporción o armonía únicamente, sino en su horror. A pesar de existir 

una especie de obsesión con la belleza, Grecia está llena de horrores en su mitología, de 

acciones terribles que son feas por su maldad y crueldad (Eco, 2007, p. 34): Saturno se come 

a sus hijos, el vientre de Prometeo es abierto y su hígado devorado brutalmente día tras día, 

las ninfas son violadas por los faunos. Existe también lo feo en la hibridad de sus criaturas: 

quimeras, minotauros, sátiros.  

En la edad media se pretende, en un principio, figurar lo divino como lo único bello, 

sin embargo, esta representación se tergiversa hacia el patetismo y la fealdad cuando, en el 

afán de presentar el sufrimiento de Jesús en la cruz (para el cristianismo el acto cumbre de 

belleza), se termina por deformar la figura para recalcar su dolor (Eco, 2007, p. 49). Es una 

estética del padecimiento, porque el sacrificio es bello; una estética del contraste entre las 

criaturas malignas y la bondad de Dios, sus ángeles y santos; una estética del apocalipsis y 

el infierno, de demostrar el castigo eterno, el fin de los tiempos, en horrorosas figuras y 

demonios.  

Lo feo surge en el carnaval, en la obscenidad de sus actos y la fealdad de sus 

máscaras. Está también en la búsqueda del humano desde la animalia, las criaturas cuya 

hibridez intenta explicar fenómenos como el lenguaje (Vignolo, 2007). En tradición, esta 

fealdad llega hasta el barroco, en donde la mujer es el centro, como ser primero del pecado; 

la bruja tiene aquí su gran momento.  

 Debe considerarse que la fealdad ha sido ecualizada a la libertad del espíritu desde 

antes de Rosenkranz, para los teóricos y filósofos previos a él la fealdad también ha sido 

muestra de falta moral o ética. Para el siglo XVI, surge incluso una seudociencia 

(fisiognómica) quiere explicar cómo los rasgos físicos reflejan la moral y los valores de una 

persona.  

Para el romanticismo brota entonces el placer por lo tenebroso, por lo sublime y lo 

terrorífico (Eco, 2007, p. 271). Surgen las criaturas por excelencia de la fealdad, los 

monstruos de la modernidad, Frankenstein, Drácula, Quasimodo. Es particular cómo en el 

romanticismo la fealdad es “redimida” (Eco, 2007, p. 272). Previo a él Kant (2004, párr. 6) 

define a lo sublime como aquella belleza tan grande que llega a causar terror. Esto también 

concreta al romanticismo en su estética; la búsqueda por aquello que, a pesar de su 

terribilidad, llega a ser bello por su inmensidad (una tormenta, piedras empinadas y filosas, 

riscos al vacío) y cabe ahora en el arte esto terrorífico.  

Esto da paso a la fealdad como ente de lo redimido, es decir, si una entidad de lo 

terrible es sublime, entonces lo feo puede llegar a ser bello en cuando su terribilidad sea 

redimida con su carácter. Se rechaza entonces a lo clásico, nace de nuevo lo grotesco en 



 
 

21 

 

Víctor Hugo, se toma a la enfermedad por fascinante y a sus características (al menos las 

menos repulsivas, el sonrojo de la fiebre, la flaqueza pálida de la anemia) por hermosas, se 

exponen las ciudades industriales a la crítica, se explora lo decadente desde el morbo y lo 

prohibido (Eco, 2007). 

Sucediendo al romanticismo está la vanguardia, donde lo feo se convierte en el centro 

de su estética. Es la vanguardia anárquica, onírica, deconstructora y absurda (Eco, 2007). 

Busca en su inspiración precisamente lo feo, lo grotesco y todo lo que irrumpa con la 

tradición de la belleza y lo hace su objeto del arte. Se ahondará en la vanguardia más 

adelante. 

Con el avance de la industrialización surge lo kitsch, una representación comercial y 

vana estéticamente o bien aquello que las clases altas consideran de lo creado y las formas 

de la clase baja (lo ridículo en su arte o expresiones) en principio. Termina lo kitsch por 

conceptualizarse como la imitación que pretende ser noble del arte de “alta” cultura (Eco, 

2007). Su contrario, lo camp, es la imitación del arte, intencional en su exageración y 

desequilibrio, cuya pretensión es tornar aquello serio en algo frívolo (Eco, 2007). Son estos 

dos dependientes completamente de las concepciones sociales que enmarquen no solo a lo 

bello y lo feo, sino a lo que se considera arte, a lo serio y lo ridículo, que bien puede ser 

distinto de acuerdo con los factores de nuestra humanidad.  

2.2.2. Relación de la fealdad con lo grotesco, lo macabro y lo obsceno 

Cuando hablamos de fealdad y nos referimos a lo repugnante, a todo aquello deforme 

y que causa repulsión, debemos tomar en cuenta a sus personajes e imaginario. Muchos han 

retratado a la fealdad y a la belleza, pero, cuando hablamos del retrato de lo humano, este se 

ensancha para abarcar a ambas. Para Oyarzún (2016), Víctor Hugo establece el problema de 

la belleza singular y la fealdad plural en la humanidad: podemos conseguir escasos gajos de 

belleza en medio de un mundo plagado por la fealdad. El arte, encargado de la representación 

tanto de lo humano como de todo lo otro, tiene la obligación de evidenciar lo feo, deforme, 

sombrío. La modernidad entiende y cumple esta obligación en su arte, pues renuncia a una 

humanidad idealizada y fetichiza la obscuridad detrás de puertas, en la muerte, en lo obsceno, 

horrendo, bestial, pero también lo cómico, lo bufón, pues la heterogeneidad de lo feo nos 

permite tenerle asco, miedo, admiración y hasta reírnos de él.  

Expresa Oyarzún (2016) que “lo grotesco es por una parte lo fantástico, por otra lo 

real particular; por una parte, lo horrible, por otra lo ridículo” (p. 122) es lo grotesco un 

espacio de tensión en el arte, pues implica una contradicción constante entre el asco y la risa, 

lo repugnante y lo cómico. Puede por eso ser cruel, fantástico, realista, satírico, fragmentario, 

monstruoso. Por su naturaleza contradictoria es difícil definir precisamente a lo grotesco, 

pero sí podemos afirmar que existe en una estética propia que consiste en acción (Connelly, 

2015), en el “juego” de tensiones que crea dentro de cualquier arte.  

Sabemos que lo grotesco, sin embargo, tiene casi siempre que ver con el cuerpo, más 

precisamente con su deformación, el rebosar de las fronteras de este (Eco, 2007). Todo lo 

que surge del cuerpo es grotesco, todo lo que lo une con lo no corpóreo y que termina por 

ser una ruptura del sistema. Es lo fértil, lo femenino, no precisamente grotesco, pero si tiene 

que ver con el mismo, pues en una sociedad formada alrededor del hombre, es la mujer el 



 
 

22 

 

límite de lo grotesco (Connelly, 2015). Todo lo que surja del humano, como fluidos, 

excreciones, protuberancias, entre otros, son grotescas. Las formas animalísticas aplicadas a 

lo corpóreo son también grotescas, pues rompen no solo con la figura humana, sino con la 

esencia misma del ser (Eco, 2007). 

Cuando el grotesco va más allá de lo “correctamente estético” y se presenta en su 

forma más cruda, hablamos entonces de lo obsceno, es todo aquello que tenga que ver con 

excrementos, sensaciones (de la comida y la bebida, del ropaje), los actos sexuales, la muerte 

violenta, la descomposición de un cadáver (Beltrán, 2018). Cuando el grotesco no llega a la 

grandeza en el arte, esto se considera obsceno, siendo la degradación estética más baja.  

La fascinación por la muerte y el cadáver, cuyo auge se da entre los siglos XIV-XVI 

de la Edad Media, da nacimiento al término “macabro” (González, 2019). Surge desde la 

crisis moral derivada de la Peste Negra y la Guerra de los Cien Años, además de el 

quebrantamiento del feudalismo. Todos estos hechos conllevan a un aumento considerable 

de los muertos, y a que las imágenes macabras sean utilizadas como recordatorio no solo de 

la mortalidad propia, sino del respeto que merece lo mortuorio y la muerte misma como 

entidad.  

La Danza Macabra, que trata del diálogo de la Muerte personificada (una mujer 

desaliñada con distintas herramientas de oficios del común, vestida de negro y oscura en 

todos los sentidos) con los vivos (González, 2019), o del baile de los vivos con el cadáver 

en descomposición, simbolizaba una igualdad en la muerte de todo ser humano, pues todos 

tenían el mismo destino, rico o pobre, hombre o mujer.  

En su evolución, lo macabro se convierte en aquella fascinación iconográfica e 

imaginaria de la muerte como representación de lo fugaz del cuerpo y sus placeres y bellezas, 

pero también es el casi llegar a ella, de cierta forma, bello (Schmitt, 2015). La belleza de la 

enfermedad (o de algunas enfermedades), la “belleza cadavérica” irrumpe en el 

Romanticismo, en donde La Muerte es objeto de horror, un ser innombrable que ronda por 

las esquinas, pero es también admirable en una belleza sublime (Schmitt, 2015) donde nos 

reintegramos al mundo desde la muerte, elevándonos espiritualmente en la disolución de 

nuestro cuerpo para dar paso a un alma pura que no está manchada por las monstruosidades 

del humano.  

Pero lo macabro también es irónico y cínico, pues es la satisfacción de los muertos, 

quienes parecen más alegres que los mismos vivos, una ironía. Es además La Muerte un ente 

buscado activamente, con quien se baila, se come en el banquete, se vive acompañado.  

2.2.3. Expresionismo 

El expresionismo surge como una corriente o movimiento cuya heterogeneidad se 

manifiesta no únicamente como el uso (o la negación del uso) de una serie de técnicas o 

temáticas, sino como la forma en la que los artistas deciden observar, experimentar y plasmar 

el mundo; es el expresionismo una exploración del ser a partir de su entorno y su reacción a 

este (Ziegler, 2014). Son los expresionistas una serie de pintores, escultores, directores de 

cine, escritores, artistas, que terminan bajo el espectro del expresionismo no porque hayan 

firmado un manifiesto, o hayan decidido agruparse, sino porque todos decidieron revelar la 

profundidad de sus emociones ante una realidad cruel y desoladora.  



 
 

23 

 

Alemania se enfrenta a una crisis social, política y cultural que enmarca una realidad 

cruda y desoladora para su pueblo, desde la industrialización masiva, la dominación de los 

valores burgueses y luego la pérdida Gran Guerra, y las consecuencias que esto trajo, queda 

entonces una nación en ruinas, en la que sus artistas deciden que rebelarse contra el 

Romanticismo, el Realismo y principalmente el Impresionismo es la opción a tomar, pues la 

desilusión con la realidad y su deformación definen de cierta forma al expresionismo 

(Muñóz, 2011).  

De los primeros movimientos de vanguardia, el expresionismo cubre todas las artes 

de forma diversa y ha sido influenciado fuertemente por otros movimientos y corrientes. El 

Sturm und Drang (en su búsqueda de la naturaleza y melancolía), el gótico (en su necesidad 

de lo expresivo) y el barroco (en sus contrastes y complejidad) por ejemplo, son influencias 

severas en cómo se manifiesta el expresionista como artista (Cattini, 2017). Lo primitivo 

también es tratado como influencia, pues el expresionismo busca ir en contra de lo 

grecolatino en occidente y acude a lo popular germánico y africano (Raya, 2020). El 

simbolismo, sin embargo, es una de las influencias más importantes del expresionismo, y 

sus vasos comunicantes son muchos: la búsqueda del hombre en la soledad, la ciudad como 

temática, pero, sobre todo, el uso de lo feo, grotesco, obsceno y macabro como catalizador 

estético.  

El expresionismo tuvo muchas manifestaciones: en el cine, con películas como 

Metrópolis, Nosferatu o El gabinete del Dr. Caligari; en la pintura, con artistas como Fritz 

Bleyl, Emil Nolde, Otto Mueller, Munch, cuya pintura se caracterizaba por contornos 

poderosos, contrastes e intensidad en el color, asociación del color con la emoción; en la 

música y ópera, destacan Schönberg, Webern y Berg; en la literatura el expresionismo se 

manifestó en todas sus facetas, con autores como Trakl, Benn, Heym, Koppen y Brecht, en 

la poesía, Kafka, Döblin y Ehrenstein en la prosa y Kaiser, Toller y Sternheim en la 

dramaturgia (Muñóz, 2011).  

2.2.4. Gottfried Benn  

Nacido en un hogar profundamente religioso, de corte protestante, Benn crece como 

un niño apegado a su madre, lejano a su padre y, aunque culto y letrado, alejado del ámbito 

cultural debido a las cuestiones religiosas que acaecían a su familia. Nacido un 2 de mayo 

de 1886, en Mansfeld, es el primer hijo varón de la familia, segundo hijo del matrimonio y 

hermano de otros siete (dos mujeres y seis varones) hijos. La economía de su familia siempre 

se vio afectada por su numerosidad.  

Sus estudios empiezan a los diez años, graduándose de bachillerato a los diecisiete 

años y siendo obligado al estudio de la teología y filología por su padre en Marburgo. Siendo 

poeta, la fascinación de Benn siempre fue la medicina, carrera a la que entra en Berlín en la 

Academia Militar Pépiniére. Es su experiencia como médico la que da forma a sus primeros 

poemarios no solo en temática, sino en estilo, que Parada (2003) describe como frío y claro 

de pensamiento. De su vida personal se conoce que estuvo casado con Ilse Benn hasta su 

muerte, pero se sabe que mantuvo un largo amorío con Tilly Newes, viuda.  Publica su 

primer poemario en 1912, Morgue und andere Gedichte [Morgue y otros poemas], marcando 

su lugar como expresionista dentro de la historia. Escribe, dentro de la misma corte de 



 
 

24 

 

temática en la lírica, Söhne [Hijos] (1913) y Fleisch [Carne] (1917) y Gehirne [Cerebros] 

(1916) como su primera incursión en la prosa.  

Desde 1920 Benn se acerca al ensayo teórico, que termina por llevarlo a su breve 

apoyo al nazismo, por el cual fue y ha sido condenado hasta la actualidad, a pesar del corto 

periodo que este duró. Las consecuencias lo llevaron a la censura completa de sus obras y la 

prohibición del ejercicio de la escritura en Alemania para Benn, quien desapareció de la 

escena literaria hasta 1948, cuando publica, fuera del país, Statische Gedichte [Poemas 

estáticos]. Fallece de cáncer en Berlín a los 70 años, en 1956. 

Contexto histórico de Alemania a principios del siglo XX 

Lo que enmarca la primera obra de Benn y su carácter expresionista tiene que ver 

con la Alemania de finales del siglo XIX y principios del siglo XX. El mundo previo a la 

Gran Guerra se encontraba en plena industrialización e imperialismo, y se caracterizó por 

ser un periodo en donde las grandes potencias tenían dividido el globo geopolítica y 

económicamente. Dichas potencias estaban aliadas por una serie de tratados que, para el 

momento de la guerra, terminaron por ser la Triple Alianza (el Imperio Alemán, el reino de 

Italia y el Imperio Austrohúngaro) y la Triple Entente (Francia, el Imperio Ruso y Reino 

Unido) quienes, en el afán de ser la mayor potencia, compitieron arduamente en el 

armamentismo y la industria bélica, creando tensiones que terminan por romper en la 

Primera Guerra Mundial.  

La Gran Guerra para Alemania (y el resto del globo) fue un momento de crisis moral 

y espiritual, pues nunca hubo un enfrentamiento armado de tal magnitud a nivel mundial, 

cuyo desarrollo haya sido tan cruento y cuyas consecuencias hayan sido tan catastróficas. 

Era, para sus habitantes, científicos, eruditos y artista, una época de locura e irracionalidad 

(Sadurní, 2024). Los avances militares, que llevaron a cada vez más muerte, los problemas 

económicos y los cambios radicales dentro de las clases trabajadoras (como la entrada de la 

mujer al espacio industrial) y la hambruna y escasez que azotó a las naciones en guerra 

marcaron profundamente el arte y la literatura de la época, enfrentando a estos países a una 

realidad cruenta.  

La derrota de Alemania en la Primera Guerra Mundial fue catastrófica para el país, 

pues esta fue culpada de todo el evento bélico y llevada a consecuencia por el mismo con la 

mayor cantidad de restricciones, además de los pagos a las naciones ganadoras. Esto 

conllevó a la profundización de la crisis moral, económica, política y espiritual de la nación, 

que acabó por entrar al régimen nazi en 1933, desencadenando la Segunda Guerra Mundial.  

Obra  

Lírica 

• Morgue und andere Gedichte [Morgue y otros poemas] (1912)  

• Söhne [Hijos] (1913)  

• Betäubung [Anestesia] (1915)  

• Fleisch [Carne] (1917)  

• Schutt [Escombros] (1924)  

• Später, Gedichte 1919–1928 [Más tarde, poemas 1919–1928] (1930)  

• Statische Gedichte [Poemas estáticos] (1948) 

• Trunkene Flut [Marea ebria] (1949)  



 
 

25 

 

• Fragmente [Fragmentos] (1951)  

• Destillationen [Destilaciones] (1953)  

Narrativa  

• Gehirne [Cerebros] (1916) 

• Rönne novellen [Novelas de Rönne] (1914) 

• Die Eroberung. Erzählung [La conquista. Relato] (1920) 

• Bewegungen. Neue Prosa [Movimientos. Nueva prosa] (1925) 

• Der Ptolemäer [El ptolomeo] (1949) 

Ensayo  

• Expressionismus und Nihilismus [Expresionismo y nihilismo] (1920) 

• Provoziertes Leben [Vida provocada] (1930) 

• Der neue Staat und die Intellektuellen [El nuevo Estado y los intelectuales] (1933) 

• Kunst und Macht [Arte y poder] (1934) 

• Goethe und die Naturwissenschaft [Goethe y la ciencia natural] (1949) 

• Doppelleben. Die autobiographischen Schriften [Doble vida. Escritos 

autobiográficos] (1950)  

• Probleme der Lyrik [Problemas de la lírica] (1951) 

  



 
 

26 

 

3. CAPÍTULO III: METODOLOGÍA  

3.1 Enfoque 

La presente investigación fue de naturaleza cualitativa, pues se encuentra en el área 

de las ciencias humanas, concretamente en el ámbito de los estudios literarios. Guerrero 

(2016) caracteriza a la investigación cualitativa como:  

un proceso metodológico que utiliza como herramientas a las palabras, textos, 

discursos, dibujo, gráfico e imágenes (datos cualitativos) para comprender la vida 

social por medio de significados, desde una visión holística, es decir que trata de 

comprender el conjunto de cualidades que se al relacionarse producen un fenómeno 

determinado (p. 2). 

Sanz (2021) afirma que el enfoque cualitativo “estudia un fenómeno en contexto –

las apariciones de una(s) expresión (es) en un conjunto documental– porque se interesa por 

el contenido semántico del enunciado o sus papeles pragmáticos” (p. 126). Por lo que se 

analizaron las expresiones de la estética de la fealdad dentro de la poesía de Gottfried Benn, 

su contenido y cualidades. 

3.2 Modalidad  

El estudio fue no experimental, pues en esta modalidad “no se manipulan las 

variables, los fenómenos se observan de manera natural, para posteriormente analizarlos” 

(Arispe et al., 2020, p. 69) No se llegó a la manipulación de ninguna variable, conservando 

la naturaleza de la obra. 

3.3 Nivel o tipo 

3.3.1 Por el objetivo  

La investigación de tipo básico es aquella que “Se encuentra enfocada a generar 

nuevos conocimientos más completos a través de la comprensión de los aspectos 

fundamentales de los fenómenos y de los hechos observables” (Arispe et al., 2020, p. 62). 

El fin de este estudio fue generar un aporte al conocimiento literario.  

3.3.2 Por el nivel o alcance  

La investigación fue de carácter descriptivo, pues esta es la que “Busca especificar 

las propiedades, las características y los perfiles de personas, grupos, comunidades, 

procesos, objetos o cualquier otro fenómeno que se someta a un análisis” (Hernández et al., 

2014, p. 98). El estudio describe las asunciones de la estética de la fealdad en la poesía de 

Gottfried Benn.  

3.3.3 Por el lugar  

La investigación bibliográfica es aquella que se centra en la “búsqueda, recuperación, 

análisis, crítica e interpretación de datos secundarios, es decir, los obtenidos y registrados 

por otros investigadores en fuentes documentales: impresas, audiovisuales o electrónicas” 

(Arias, 2012, p. 27). Se realizó una revisión bibliográfica de distintas fuentes: artículos 



 
 

27 

 

científicos, libros y revistas académicas. Además, se seleccionó, en la obra poética del autor, 

aquellos poemas que son pertinentes para la investigación. 

3.3.4 Por el tiempo 

La investigación fue transversal, pues los datos fueron recolectados en un solo 

momento (Arispe et al., 2020, p. 70), el cual fue el de Alemania de la primera mitad del siglo 

XX, tiempo donde se desarrolla la obra poética de Benn. 

3.4 Universo o corpus de estudio 

Se toma como universo o corpus de estudio la obra poética del autor Gottfried Benn, 

además de distintas fuentes bibliográficas: libros, artículos científicos y revistas académicas, 

que serán un aporte para la investigación. 

3.4.1 Unidad de análisis   

La muestra de este estudio será intencional no probabilística, lo que refiere a que 

“Los elementos no son seleccionados por probabilidades si no por características, como el 

criterio del investigador” (Arispe et al., 2020, p. 74). En lo que corresponde a esta 

investigación, se tomaron poemas pertenecientes a Antología poética (2003) de Ediciones 

Cátedra y Morgue y otros poemas expresionistas (2010) por la Universidad Autónoma de 

Nuevo León y Jesús Munárriz. 

3.5 Métodos 

3.5.1 Hermenéutico 

En un principio, la hermenéutica pretende, a través de la interpretación de la realidad 

y sus fenómenos, llegar a una verdad que no es un hecho concreto, sino un “campo de 

sentido” (Gama, 2021, p. 25). No busca ser objetiva y desinteresada, sino comprender desde 

el lente humano los fenómenos interpretables, pues entiende que el exceso de neutralidad 

deviene en alejarse del objeto. En este estudio se interpretó desde la subjetividad las 

asunciones de la fealdad en la obra de Benn.  

3.5.2 Analítico-sintético 

El estudio usó el método analítico-sintético, que considera que para utilizarlo:  

de manera consciente e intencional el análisis y la síntesis deben ocurrir en estrecha 

unidad e interrelación, en tanto el análisis se debe producir mediante la síntesis, 

debido a que la descomposición de los elementos que conforman la situación 

problémica y la información que se posee se realiza relacionando estos elementos 

entre sí y vinculándolos con el problema como un todo (López y Ramos, 2021, p. 

24). 

3.5.3 Inductivo-deductivo  

Se observa al método inductivo-deductivo como aquel que: 

plantea que la inducción y la deducción se complementan en el proceso del 

conocimiento y la investigación científica, donde a partir del estudio de numerosos 



 
 

28 

 

casos particulares por el razonamiento inductivo se llega a determinadas 

generalizaciones, lo cual constituye el punto de partida para inferir o confirmar 

formulaciones teóricas (López y Ramos, 2021, p. 24) 

En la presente investigación se tomó una serie de poemas (casos particulares) para 

su estudio, para inferir la estética de la fealdad en su conjunto en la obra del autor.  

3.5.4 Histórico-lógico 

Se comprende al método histórico-lógico como aquel que comprende un “proceso de 

investigación para reunir evidencia de hechos ocurridos en el pasado y su posterior 

formulación de ideas o teorías sobre la historia o para comprender varias reglas o técnicas 

metodológicas para analizar datos relevantes de un tema histórico” (Torres-Miranda, 2020, 

p. 4). Se utilizó este método para el análisis del contexto histórico del autor y su relación con 

su obra. 

3.6 Técnicas 

3.6.1 Análisis documental  

La técnica de análisis documental será comprendida como “un conjunto de 

operaciones encaminadas a representar un documento y su contenido bajo una forma 

diferente de su forma original, con la finalidad de posibilitar su recuperación posterior e 

identificarlo” (López y Ramos, 2021, p. 29) en este estudio se tomó la obra del autor 

Gottfried Benn, se analizó y a partir de este análisis, se dilucidó una nueva perspectiva que 

lo identifica con la estética de la fealdad.  

3.6.2 Análisis de contenido  

Técnica que consiste en la “interpretación y comprensión de textos escritos, orales, 

filmados, fotográficos, transcripciones de entrevistas y observaciones, discursos, 

documentos, es decir, todo tipo de registro teniendo en cuenta el contexto en el que se 

produce” (Sánchez et al., 2021, p. 124). La muestra seleccionada consistió en textos escritos 

que fueron interpretados a partir de esta técnica.  



 
 

29 

 

4. CAPÍTULO IV: RESULTADOS 

4.1 La obra poética de Benn 

Aunque recortada históricamente durante el siglo XX, la poesía de Benn, debe 

decirse que fue aquel primer poemario Morgue und andere Gedichte [Morgue y otros 

poemas] una apertura a la literatura alemana del siglo, en especial a la expresionista, Benn 

“un joven poeta se atreve a romper espiritual y artísticamente con aquello que … 

denominaríamos la tradición humanística” (Benn, 2003, p. 17) termina con toda condición 

del romanticismo o la ilustración todavía presente.  

Surge el poemario en un momento de tensión para Alemania, pues en 1912 (año en 

que se publica) se encontraba en plena carrera armamentística con el resto de Europa. Para 

Benn, el pequeño folleto es escrito en su mayoría “de un tirón” (Benn, 2010, pág. 7), luego 

de sus pasantías en la morgue militar del hospital Moebit, tema reflejado constantemente en 

los nueve poemas.  

Otras obras se presentan esporádicamente, como Söhne [Hijos] en 1913 y Fleisch 

[Carne] en 1917, otros dos libros cortos de poesía que caen bajo la misma temática. Por sus 

afiliaciones políticas, en un principio nazis (que no duraron sino 20 meses) y que luego lo 

llevarían a rebelarse y huir de Alemania, su siguiente obra de renombre no sería hasta 1948, 

Statische Gedichte [Poemas estáticos]. El régimen nazi le prohíbe escribir y publicar 

literatura por lo que serían años y este es publicado fuera del país.  

4.2 Reacción al romanticismo  

El expresionismo, como parte de la vanguardia, es reaccionario al romanticismo y se 

presenta como tal. La Alemania previa a la guerra (momento preciso de su desarrollo) se 

encontraba en una situación agobiante y violenta de nueva tecnología, de captura del mundo, 

su imagen y alrededores de forma inmediata (Muñóz, 2011, p. 198) y no tenía lugar ni tiempo 

para la añoranza del campo, la idealización de la naturaleza o el preciosismo. La ciudad es 

la madre ahora de la poesía (como lo fue en el simbolismo) y no se permite más que la mofa 

de los románticos. En un acto de antropofagia cultural, la vanguardia no simplemente 

rechaza a sus antepasados, sino los devora para crear algo nuevo, pues “Todo pasado que 

nos es ‘otro’ merece ser negado. Vale decir, merece ser comido, devorado” (Campos, 1983, 

como se citó en Fernández, 2019). 

Benn niega del romanticismo y se mofa de él en más de un poema. Toma al tono 

romántico y lo ironiza, utilizando sintagmas específicos que son del común en la poesía 

romántica. En Hermosa juventud hace uso de la interjección “Ach” (Ay) que representa un 

quejido de dolor o angustia: “Ach, wie die klienen Schnauzen quietshten!” [¡Ay, cómo 

chillaban los pequeños hocicos!] (Benn, 2010, p. 16); podemos ver un ejemplo del uso de 

dicha interjección en el poema Canción nocturna del caminante de Goethe: “Ach, ich bin 

des Treibens müde!” [¡Ay, estoy cansado del ajetreo y el bullicio!] (Smith, 2021), intertextúa 

Benn el uso de dichas interjecciones y el tono trágico del poema romántico.  

Se burla Benn de la mujer idealizada del romántico (podría ponerse de ejemplo a la 

fallecida prometida de Novelais) en La novia del negro describiéndola “El sol devastaba su 

cabello / y los pálidos muslos le lamía” (Benn, 2010, p. 21). La mujer idealizada de Novalis, 



 
 

30 

 

la amada, podría ser esta mujer a la que un hombre negro le mete el dedo del pie en la oreja, 

que a pesar de su condición de mundana “yacía dormida como novia / al borde de la dicha 

de su primer amor / y como lista para ascender muchas veces al cielo / a impulsos de su 

ardiente sangre joven” (Benn, 2010, p. 21) pero Benn no tiene a una amada ideal, no busca 

este amor imposible y truncado por la muerte, a la joven que represente la luz, así que no se 

detiene a contemplarla, ella no es especial y, como a todas las demás, “se le hincó el escalpelo 

en la blanca garganta / y se desparramó en torno a sus caderas / un purpúreo mandil de sangre 

muerta” porque ella es un cadáver de una mujer rubia, igual que cientos de otras mujeres 

rubias en las morgues de Alemania, llenas de sangre, jóvenes o no.  

Una de las características principales del romanticismo es la búsqueda de lo sublime, 

lo absoluto. Esta búsqueda llevó a los hombres a lugares remotos, como los polos llenos de 

un hielo que no tenía piedad por el hombre (podemos ver esto en la pintura, por ejemplo, 

con El mar de hielo de Friedrich). Benn toma el ímpetu romántico por lo sublime en la 

naturaleza y se mofa de él y de quien lo escribe: “Europa, este moco nasal / de una nariz de 

catecúmeno, / queremos ir a Alaska” como quien dice “nosotros, viejos católicos, tan 

profundos en nuestra ignorancia, queremos contemplar lo sublime” aunque la palabra 

contemplar tal vez no sea la correcta, pues para Europa ir a algún lugar nunca ha sido 

meramente contemplarlo, sino conquistarlo. Para Benn, Europa, antigua, católica, 

conquistadora, no tiene lugar en lo sublime de la naturaleza, pues esta es sublime por ser 

salvaje, y el hombre salvaje “El hombre marino, el hombre del bosque primigenio, / que todo 

lo genera de su vientre, / el que come focas, el que mata osos, / el que a veces les mete algo 

a las hembras, / el hombre.” (Benn, 2010, p. 57) no tiene nada de sublime para el romántico. 

En Interiormente toma los clichés desde el primer verso y los tergiversa para que 

sean grotescos “Interiormente, hasta atrapar la golondrina, / almacenando la melancolía ante 

el aparato urinario” (Benn, 2003, p. 133) la golondrina, imagen de Bécquer y su poesía, es 

“atrapada”. Benn toma al romanticismo con las manos y lo guarda en el cadáver, al que tanto 

anhelaban y admiraban pero que para él no es más que carne descompuesta por rellenar con 

virutas. También se mofa de la admiración helenística “Prometeo, venga, el vodka al morro, 

/ para esta vejiga, hígado y ragú, / ¡Syndetikon! y espárcetelo por la barriga” (Benn, 2003, 

p. 137). Cuando llega al hartazgo, pretende ser claro al respecto “Hatajo de poetas, canalla 

resabiada, / chusma viscosa, centinela de eso de la humanidad” (Benn, 2003, p. 135) porque 

para el autor su corriente predecesora no es solo anticuada, es obsoleta y grosera.  

4.3 La naturaleza  

Aunque la naturaleza como temática es bastante importante en el romanticismo, debe 

tener un lugar propio para su análisis. Contraria al ideal romántico, no existen nostalgia por 

ella, ni se llega a lo bucólico. Siempre nacida de la fealdad, la naturaleza (la flora y fauna) 

está presente en Benn con la finalidad de consumir al hombre. Está presente como carroñera, 

salvaje, devoradora: “Por fin, entretejido debajo del diafragma, / un nido apareció con crías 

de rata. / Una de las pequeñas hermanitas había muerto. / Las otras vivían a base de hígado 

y riñones, / bebían la sangre fría y habían / pasado allí una hermosa juventud.” (Benn, 2010, 

p. 17). Bebe el áster del cadáver, lo toma como sustento, una naturaleza que incluso ya 

muerta consume al humano. En Ante un campo de trigo la amapola “Charcos de sangre, 



 
 

31 

 

menstruación, es lo que evoca… / penurias, estertores, hambre, agonía y muerte” y en 

Gladiolos la creación se resume en la flor, y el final es ser consumido por ellas y la tierra 

(Benn, 2003, p. 271). 

Benn usa a la naturaleza como recurso semántico del movimiento y la acción de lo 

divino-mundano “Cabeza de libélula, o ala de gaviota / sería ir ya muy lejos, dolería en 

exceso” (Benn, 2010, p. 61) es también mencionada en su poesía como símil de la seducción 

y del deseo, pero es un deseo que, como la naturaleza lo exige, consume y se ampara en lo 

salvaje “Se atrapa con los dientes aquello que apetece. / Hienas, tigres buitres son mis armas” 

(Benn, 2010, p. 65) dice el autor sobre cómo llegar al objeto del deseo y lo llama “¡Mi hiena 

errante!” pues el objeto no lo quiere para amarlo, su fin es consumirlo completamente y 

luego seguir su camino. 

4.4 Personajes al borde de la marginalidad 

Mayer (1977) divide a la marginalidad en dos variantes: la intencional (aquella de 

censura impuesta por los semejantes) y la existencial (aquella en la que la existencia propia 

ejerce un acto de infracción a los estatutos sociales). 

Un personaje invariable en la poesía de Benn, la mujer, ejerce ciertos papeles clave 

que siempre terminan en el deseo o su lugar en lo carnal. Constantemente trata Benn el tema 

de la prostitución (devenido esto quizá de los simbolistas o de la necesidad del expresionista 

de mostrar lo recóndito) como característica que define al personaje poético como pobre: 

“La muela solitaria de una puta / muerta sin identificar” (Benn, 2010, p. 19) o como 

únicamente feo, pero no malicioso, sino con dejes de quien no puede escapar a su destino. 

La prostituta está en poemas como Ciclo (ya citado previamente); Uno cantaba “Amo a una 

puta que se llama To.” (Benn, 2010, p. 59); Fulanas “Ven aquí. / Desde luego, con una pieza 

de oro” (Benn, 2010, p. 69). Pero es también la prostituta una mujer vista desde lo materno, 

desde el lugar en el que cuida al hombre bajo otros criterios: “Una desnuda sus manos. / Son 

blandas, blancas, grandes, / como de carne de un vientre” (Benn, 2010, p. 69).  

La mujer para Benn es una dicotomía que se presenta como la dualidad de la bondad 

o pureza y lo mundano o sucio, existe en ella un rol que se tergiversa (ya sea el de madre, 

pareja o niña) cuando es manchada por aquello terrenal, y es esta mancha la que busca Benn, 

quien quiere complejizar a la mujer de su sociedad como víctima de la misma, pero también 

como objeto del deseo y de la expresión; en un primer momento, en Sala de parturientas, 

las llama “niñas” “Las mujeres más pobres de Berlín / - trece niñas en habitación y media” 

(Benn, 2010, p. 25) dejan de ser “mujeres” (ya pobres, ya demasiadas) para ser infantes, 

seres inocentes, pero para su siguiente verso “putas, presas, parias-” la mujer es degradada 

por su condición de pobreza, por su lugar en la sociedad, la de uno de sus seres menos 

queridos y más explotados, no solo sexualmente (“putas”) sino laboralmente, es bien 

conocido que la mujer se encarga del hogar, y que su comportamiento se atenía a una serie 

de expectativas, la más grande su sumisión, pero que una mujer empobrecida debía buscarse 

los medios para con qué mantenerse, sea por el matrimonio o el trabajo, en su mayoría 

inseguro o sexual (“presas”) cosa mal vista (“parias”).  

El médico es también un personaje común dentro de la poesía de Benn. Visto 

normalmente desde el Yo lírico, pretende tener un lugar de Dios sobre sus hombres, mas no 



 
 

32 

 

de ser superior porque sí, sino de ser cuya responsabilidad y carga son muy pesados, por lo 

que tiene superioridad ante el común que le pertenece y que es libre entonces de juzgar, pues 

nadie lo conoce mejor que él “Yo vivo frente al cuerpo, y en su centro / están pegadas las 

vergüenzas por doquier” (Benn, 2010, p. 81).  

El médico, comúnmente, no es asociado a lo marginal. Su lugar casi siempre es visto 

desde el prestigio. Sin embargo, el médico en Benn no es un ser prestigioso (aunque si 

superior, sin llegar esto a ser contradictorio) pues su lugar es en un principio el de forense. 

Benn escribe Morgue y otros poemas luego de una serie de pasantías como médico forense 

militar y Carne, un poema relativamente largo para él es una conversación entre todos los 

cadáveres de una morgue. El contacto con el cadáver animal o de humano siempre ha tenido 

una dualidad dentro de la sociedad, pues la tanatopraxia es importante para la conservación 

y el respeto de los difuntos, pero quien la realiza se encuentra manchado por la muerte para 

la sociedad, que no la busca y que la teme (Rangel, 2005). El médico en Benn es marginal 

porque trata con dos factores que la sociedad aborrece: la enfermedad y la muerte. Es quien 

se encarga de los momentos más asquerosos e importantes del humano, desde su nacimiento 

hasta después de su muerte. 

Contrario al médico está el enfermo, presente constantemente como una fuente de 

conflicto y tensión cuya humanidad es cuestionada pues su condición (o condiciones) le 

impiden ser visto como ser funcional de la sociedad, como se evidencia en Hombre y mujer 

caminan por la barraca de los cancerosos, en donde no tienen nombre ni rostro, sino que 

“Esta fila de aquí son vientres destrozados / y esta fila son pechos destrozados” (Benn, 2010, 

p. 33) la relación entre médico implícito y enfermo explícito es la de persona observando un 

objeto sin valor “Mira, este montón de grasa y de humores corruptos / era antes importante 

para algún hombre / y se llamó también delirio y cuna” (Benn, 2010, p. 33) a pesar de la 

ilusión de identidad en aquel pasado de importancia, sigue siendo visto como un objeto cuya 

característica más importante es su condición de putrefacción. Es un “algo” en un estado 

contradictorio de carroña con vida. “A veces / los lava la enfermera. Como quien lava 

bancos” (Benn, 2010, p. 35) esta separación entre quien trata al enfermo y el mismo es 

común en el campo de la salud (Ávila, 2017), y la deshumanización que viene con ella Benn 

la expresa desde sus protagonistas: la enfermera, el médico, el enfermo. 

Otros personajes de la marginalia son mencionados, no como meros instrumentos, 

sino por su misma condición. El negro, en La novia del negro, existe por su condición de 

entidad degradante para una joven mujer aria; que sea su pie izquierdo el que la toque para 

“ensuciarla”, que no posea rostro y que este haya sido arrebatado violentamente, son hechos 

intencionales de Benn. El beodo, en Florecilla, es presentado como imagen del exceso y sus 

consecuencias “Tumbaron en la mesa a un repartidor de cerveza que de beberla reventó” 

(Benn, 2010, p. 15) mas no es moralizante, sino pretende ser irónico.  El suicida, en Carne, 

quien se cree superior por su acción “Yo me alcé como una joven águila. / Así plantado: 

desnudo, la fría luz estelar / rompiendo contra mi frente y mi sangre” (Benn, 2003, p. 125) 

pero es también otro cadáver de la morgue, aunque sea el más honesto de ellos. 

 



 
 

33 

 

4.5 Recursos estéticos 

La fealdad 

La belleza, para Rosenkranz (1992), se presenta como una unidad de sentido que es 

libre, que está compuesta por otras unidades que se definen entre sí, pero cuyo fin es la 

unidad mayor. Cualquier ruptura de esta unidad o impedimento de su libertad es fea por 

definición. El cuerpo del ser humano es una unidad cuya alma le permite su libertad, 

compuesto de otras unidades, que se definen por sí mismas pero cuya finalidad es la unidad 

mayor; podríamos decir, entonces, que el cuerpo humano en pleno funcionamiento, vivo y 

sano, con claridad de pensamiento y alma, es bello. La ruptura de este cuerpo, o de cualquiera 

de sus sistemas, podríamos decir que es fea. Cuando se refiere a ruptura, se habla desde una 

herida mínima, como una espinilla, hasta la deformación de un tumor.  

Si el cuerpo equipara la unidad de la belleza, su profanación equipara toda fealdad. 

No hay fealdad en la muerte como hecho, la mortalidad no es fea, es una realidad humana y 

animal (Rosenkranz, 1992). La violencia y el sufrimiento al morir, por otro lado, sí son feos; 

la descomposición de un cuerpo es fea, su consumo por la naturaleza es feo; el acto de abrir 

un cadáver, separarlo en sus partes, desangrarlo y explorarlo para luego rellenarlo y 

reacomodarlo es feo. Es de esta fealdad que bebe Benn para consumar su poesía primera, 

Morgue y otros poemas, pues su experiencia con ella ha sido impactante.  

Refiriéndonos a la tanatopraxia, esta se centra en todas las practicas realizadas a un 

cadáver para su conservación y presentación social (Barrera, 2020), y va de la mano con 

otras ramas en la medicina, como la forense y la tanatología. La tanatopraxia históricamente 

ha estado llena de secretismo y ritualidad, pero luego de la ilustración, la consumación del 

hombre como centro y la búsqueda de la ciencia y la anatomía ha llevado su práctica a la 

medicina (Barrera, 2020). La medicina forense es la que concierne a Benn, como pasante de 

la misma en una academia militar en el periodo previo a la guerra. 

Benn lleva la tanatopraxia al poema aparentemente sin esfuerzo, desde su primer 

poemario publicado: “Tumbaron en la mesa a un repartidor de cerveza que de beberla 

reventó” (Benn, 2010, p. 15) es el primer verso del folleto de nueve poemas, y aunque la 

intencionalidad de este es ser grotesco e irónico, su primer impacto es el de la fealdad, un 

contraste claro con el título del poema, Florecilla, y que es feo no por ser únicamente un 

contacto directo con la muerte, sino por la violencia con la que nos es descrita: este hombre 

no solo ha caído muerto por consumir cerveza en exceso, ha “reventado” y esa es una imagen 

de lo nauseabundo. De ahí en adelante, la poesía de Benn se convierte en una exploración 

de la morgue, el hospital, la muerte y, sobre todo, la fealdad.  

Nietzsche, como es citado en Eco (2007) nos dice que “el olor, el color, la forma de 

la disolución, de la descomposición... todo esto provoca una reacción idéntica, el juicio de 

valor "feo" ... ¿A quién odia aquí el hombre? No hay duda: odia la decadencia de su tipo” 

(p. 15) y esta decadencia bien puede ser la de la enfermedad, la vejez o la muerte: el humano 

siente repudio por su propia deshumanización y Benn siente repudio por el humano, su 

experiencia en la medicina desde un principio fue repugnante y fascinante.  

La vejez, asociada comúnmente con la fealdad por verse como el deterioro del cuerpo 

y el alma hasta su consumación completa, contraria al canon de la juventud como cúspide 

de la salud y belleza (Eco, 2007), es tomada por el autor como imagen de esta deshechura 



 
 

34 

 

del hombre; la vejez está acompañada de la pobreza, la enfermedad, la soberbia y la 

desesperación por no perder aquello que represente en los hombres virilidad y en las mujeres 

femineidad, todo presenciado por quien debe encargarse de resolver estos problemas: el 

médico “Con diecisiete años ladillas … con cuarenta empieza a derramársele la vejiga … Se 

caga la vieja en la cama noche tras noche, / se pringa el viejo los flojos muslos” (Benn, 2010, 

p. 83) la vejez es humillante y es fea, pues es la degradación del cuerpo.  

Benn, estando joven, se burla de esta degradación y la considera, también, fea. En su 

vejez tiene otro discurso “Podrías animarte de nuevo, / exaltado, todo llamas y aleteo, / 

podrías: es decir, aún quedan / unas cuantas ruedas al alfarero / y algo de barro que moldear” 

(Benn, 2003, p. 273) la vejez es inevitable, la muerte (esta horrorosa verdad) es ineludible 

“Mas, en el barro solo ves lo desprendido, / los pedazos, la ceniza en vuelo: / sea vino, aceite 

o rosas, / sea florero, urna o jarrón” (Benn, 2003, p. 273).  

Es lo feo en Benn formal también, se presenta en la desarmonía, como por ejemplo 

en Ciclo, donde hay una falta de equilibrio intencional con los dientes del cadáver “La muela 

solitaria de una puta / muerta sin identificar / tenía un empaste de oro. / Las restantes faltaban 

ya cual si hubieran ido / a una cita secreta” es en este desequilibrio que está la fealdad: no es 

una mujer desdentada totalmente, tampoco es una mujer dentada, le queda una muela, 

cómica e intencionalmente de oro, un metal precioso. 

Carne está lleno de personajes marginales y de fealdad, el poema expone lo que 

podría escucharse en una morgue, en el que se entrevé, entre muchas otras temáticas, a la 

sociedad alemana y la situación social previa a la guerra, y quienes estaban a su favor como 

llevados por el embotamiento mental:  

(se baja el cerebro de la cabeza) 

Escupo sobre mi central de pensamiento 

A base de fornicar han ido saliendo las palabras. 

Este incesto me da asco. 

¡Triturad el gris del cielo! ¡Hundid el Norte a patadas!  

Apagad, extinguid el sol, ponedle esquinas a la tierra:  

vosotros o ella (Benn, 2003, p. 121) 

Lo feo no es el lenguaje, las palabras “escupo” e “incesto” sino lo que niegan: la paz 

y la intelectualidad son belleza, negarlas es parte de lo feo.  

Lo grotesco  

Benn hace uso frecuente de lo grotesco dentro de su poesía no solo para ridiculizar 

al romanticismo, sino como recurso para una poesía de la risa incómoda y la imagen 

chocante. En Café nocturno, los humanos son reemplazados por sus acciones grotescas, en 

el caso de los músicos: “El violonchelo se echa un trago. La flauta / suelta un profundo eructo 

durante tres compases: la buena cena. / El tambor termina la novela policiaca” (Benn, 2010, 

p. 37) o por sus imperfecciones “Dientes verdes, espinilla en la cara / le hace un guiño a una 

inflamación de párpado” (Benn, 2010, p. 37) no las exacerba, su mera mención es suficiente 

para causar disgusto y risa, e incluso cuando existe un ser que aparentemente no pertenece a 

esta “gentuza” resulta ser un engaño para quien la observa, no es “casta” ni mucho menos, 

es madre y la persigue su hijo “Una corporeidad grasienta da saltitos tras ella” (Benn, 2010, 

p. 39) quien es ahora la burla para el Yo lírico, equivocado, porque el poema se ríe del deseo 

y el amor.  



 
 

35 

 

En su afán de reaccionar de los románticos, Benn escribe en Interiormente (una serie 

de cantos burlones) varios versos grotescos “nariz pestilente, moco, carbunco en el trasero, 

/ agua hasta las rodillas y enagüillas repletas de piojos” (Benn, 2003, p. 135). Otras muestras 

de lo grotesco están en poemas como Alaska “este moco nasal / de una nariz de catecúmeno” 

(Benn, 2010, p. 57) Fulanas “Una boca húmeda y descompuesta / llena de risa apestosa” 

(Benn, 2010, p. 69) donde se evocan los sentidos y lo corporal para la burla y el ridículo.  

Lo macabro 

La muerte es un tema que ha sido causa de miedos y admiraciones históricamente, 

un momento inevitable de todo ser que siempre triunfa (Eco, 2007). Con dicho triunfo, viene 

el momento en que la humanidad no precisamente la acepta, sino que dialoga con ella y trata 

de convertirla en cotidiana. Benn no lucha con la muerte, pero sí dialoga con ella, y en este 

diálogo hay risa, riña y admiración. 

Como médico, su profesión consiste en una Danza Macabra constante. En contacto 

con la muerte desde sus estudios, la morgue se convierte en el espacio topofílico de su poesía 

(Bachelard, 2000), bien amado y defendido a toda costa de lo mundano y lo divino. Más que 

solo titular su primer poemario, la morgue es el lugar en donde se desarrolla su poesía 

temprana: en la mesa tumban a cerveceros, hermosas jóvenes, niños, hombres y mujeres, y 

todos pasarán por su escalpelo.  

Su dialogo con la muerte inicia en la morgue, pero se constituye cuando la nombra 

por primera vez en Apéndice “Furiosa castañetea y rechina las quijadas / la muerte, y marcha 

a las barracas de los cancerosos” (Benn, 2010, p. 33) parece terminar ahí su mención, pero 

en el siguiente poema, titulado Hombre y mujer caminan por la barraca de los cancerosos 

el único que se menciona hablar es el hombre, quien describe a los enfermos como quien 

describe las flores de un jardín (esto es un intertexto con los románticos, sí, pero también 

con el simbolista Baudelaire y su caminata en A una carroña, en donde describe de igual 

forma al cadáver en descomposición de un animal (2017, p. 92)) la mujer, aparentemente, 

no dice palabra, pero se infiere que el Yo lírico habla con la muerte para calmarla de su 

supuesta derrota, demostrándole que sigue infligiendo sufrimiento y triunfando.  

En Uno cantaba se nombra por primera vez a la “puta To” (Benn, 2010, p. 59) quien 

es el objeto del amor del Yo lírico, y es descrita como salvaje y oscura, ligada a la naturaleza 

y por tanto maternal, pura. Su nombre es lo que acaece a lo macabro: la palabra en alemán 

para la Muerte es “Tod” también puede ser utilizada referirse a “muerto”, otra palabra para 

referirse a muerto es “tot”. Es de nuevo mencionada en Café nocturno V, donde luego de 

describir lo que para Benn es la inmundicia social, dice “La puta To se desviste una mano: / 

cae blanda, como de carne del regazo, / donde el placer se toca” (2003, p. 115) pues uno de 

la “cloaca ciudadana” ha sido condenado a la muerte.  

Lo obsceno 

Aunque se podría decir que lo obsceno no tiene cabida en el arte, y por tanto no tiene 

cabida en la poesía, Benn hace uso de esta categoría como recurso en su obra temprana 

constantemente, desde lo escatológico (entendido desde lo médico y no lo espiritual) hasta 

el sexo, se encuentra en su poesía una búsqueda por lo menos complaciente del ser humano, 

aquello que pretende ser escondido y nos repugna, lo que llamaría Rosenkranz nauseabundo 

y horrendo, como en Café nocturno V “muchos cuatro litros de sangre, de los cuales tres / 

engordan con el intestino; el cuarto / pletórico junto al sexo” (Benn, 2003, p. 115) o en Carne 



 
 

36 

 

“¿Qué pasa? ¿Qué se te salta el ombligo? ¿Qué te cerré en una ocasión la raja con engrudo?” 

(Benn, 2003, p. 119) refiriéndonos a los genitales, o, para referirnos a lo escatológico, del 

mismo poema “¡Oiga, usted, haga el favor de limpiarme el excremento del sobaco! / ¡Y el 

corazón tampoco tiene / por qué asomarme por el ano! / ¡Si parecen hemorroides!” (Benn, 

2003, p. 125). 

4.6 Lo antirreligioso: del cadáver a la mujer  

 Se conoce de Benn que su padre, más que solo ser religioso, era pastor protestante. 

Crecer dentro de la religión deja huella en la poesía de Benn, marcando su discurso incluso 

si es para su negación (aunque no siempre). Desde citas directas de la biblia a personajes 

bíblicos mencionados o caracterizados, Benn utiliza lo antirreligioso como detalle para 

enriquecer su poesía, pues esta se encuentra marcada por el nihilismo que le ha sucedido de 

la medicina como profesión y filosofía. Sus evocaciones religiosas son presentadas 

claramente, como alguien que sabe que su cultura y entorno han sido amoldados desde lo 

bíblico, y pretende utilizar esto para mofarse de dicha cultura.  

En Interiormente, un poema de burla a los cantos románticos, hace referencia a los 

momentos en donde los más cercanos a Dios han sido utilizados para la demostración de la 

divinidad “¿Cuál fue la necesidad? ¿Cuál el recipiente divino? / Job de furúnculos, carcasa 

de Lázaro” (Benn, 2003, p. 135) pues dichos personajes han sido sacrificados en nombre de 

algo superior como ejemplo de su piedad (Job es recompensado, Lázaro se levanta) como se 

ha sacrificado a la realidad en nombre de la poesía.  

Por otro lado, Réquiem utiliza el imaginario religioso cuando los cadáveres, en la 

morgue, son arreglados para su entierro “Tan templo de dios como cuadra del diablo, / piel 

contra piel ahora en el fondo de un cubo / del Gólgota y del pecado original se ríen” (Benn, 

2010, p. 23) como para la muerte no existe amparo ni detenimiento, no hay remedio para 

ella, y en la morgue no hay tampoco dios ni individualidad alguna, todos los cadáveres, 

revueltos, son “Meros fetos” (Benn, 2010, p. 23) carne que nació de carne y de la que nació 

también carne, de la que brotará la vida de nuevo de otras formas. Del título se entrevé la 

temática del poema, mas también es una mofa a la religión: un réquiem es una canción 

litúrgica para el oficio a los difuntos en la iglesia. Por su puesto, el título también puede ser 

visto como únicamente el latín para “descanso” pues todos estos cuerpos “Juntos, desnudos, 

pero sin ultrajes” están descansando, son fetos dormidos que, tal cual, han “brotado de algún 

seno materno” y no merecen ser afligidos por pecados o sacrificios ajenos.  

Benn es consciente de su propia diatriba con Dios, de cómo está presente en sus 

poemas y su filosofía “Somos tan doloridos, tan infectados dioses / y no obstante pensamos 

en Dios tan a menudo” (Benn, 2010, p. 61) en una Alemania conservadora (antes o durante 

la guerra) la imagen de Dios es ineludible incluso con vanguardias y ciencia que los ha 

llevado al lugar de dioses.  

En esta diatriba se presenta su relación con la mujer y el sexo “Redimido en lo hondo 

y vuelto hermoso / canta el pueblo rapaz de mi sangre / ¡aleluya!” donde lo divino es 

utilizado para enaltecer lo carnal, o bien para significar a la mujer “Eres Rut. Hay espigas en 

tu pelo. / Tu nuca está morena de sangre macabea. / Tu frente es huidiza: buscaste tanto 

tiempo / a Booz sobre las gavillas” como seductora, pues Rut (incluso si no es marcado 



 
 

37 

 

explícitamente en la biblia) es enviada por Noemí para seducir a Booz y ser redimida (en 

este contexto, comprada por Booz y casada con él para retomar las tierras y el honor de 

Elimelec, su pariente).  

La mujer del deseo de Benn es extranjera (mas no judía, pues su nuca está manchada 

de la “sangre macabea”) y es deseable por ser bella y morena en varios ejemplos de su poesía, 

como en Café nocturno “La puerta se desliza: una mujer. / Desierto abrasado. Moreno 

canaán” (Benn, 2010, p. 39) en Tren directo “Moreno coñac. Moreno hojarasca. Moreno 

rojizo” (Benn, 2010, p. 49) en Uno cantaba “Es la más morena. Sí, como de barcas / todo el 

verano. Su andar me pincha por la sangre. / Es un abismo de flores salvajes, oscuras” (Benn, 

2010, p. 59) o en Concierto de balneario “¡la cruz blanca, hecha de raya en el pelo y dientes 

/ te queda, cuando ríes, tan hermosa en tu moreno!” (Benn, 2003, p. 111) estas constantes 

mujeres morenas parecen referir al objeto del deseo más hermoso de la biblia, en su libro 

Cantar de los cantares, una serie de cantos entre Salomón y una de sus esposas “Morena 

soy, oh hijas de Jerusalén, pero codiciable / Como las tiendas de Cedar, / Como las cortinas 

de Salomón. / No reparéis en que soy morena, / Porque el sol me miró” (Reina Valera, 1960, 

Cantar de los cantares 1: 5 y 6). 

4.7 Recursos expresivos 

De los recursos expresivos no se analizaron los fonéticos por una cuestión de idioma; 

al no manejar la lengua alemana y por tanto desconocer sus aspectos fonéticos (claramente 

distintos a los del español) se decidió no adentrarse en lo fonético como recurso expresivo. 

Tampoco se tomarán en cuenta aquellos recursos que tengan que ver con la sintaxis, pues 

esta es también desconocida y difiere de la española.  

Dentro de la obra de Benn se encuentran presentes, sin particular orden, 

onomatopeyas “Un siseo [negritas añadidas]” (Benn, 2010, p. 31) para referirse al sonido de 

la cauterización “Furiosa castañetea y rechina las quijadas” (Benn, 2010, p. 31)  para 

demostrar el sonido de la Muerte huesuda y enojada.  

Anáforas “Moreno coñac. Moreno hojarasca. Moreno rojizo” (Benn, 2010, p. 41)  

una repetición que evoca lo sensorial, es también una sinestesia. Algunas pueden presentarse 

en el alemán original “Der Meermensch, der Urewaldmenshc, / der ralles aus seinenm 

Bauch gebiert, / der Robben frißt, der Bären totschlägt, /der den Weibern manchmal was 

reinstößt: / der Mann” (Benn, 2003, p. 56) de esta anáfora su traducción sería parcial, 

únicamente en “el que come focas, el que mata osos / el que a veces les mete algo a las 

hembras” (Benn, 2010, p. 57). Paralelismos “habían / pasado allí una hermosa juventud. / Y 

rápida y hermosa también llegó su muerte” (Benn, 2010, p. 17).  

La sinestesia es constante en Benn, quien pretende que el lector utilice todos sus 

sentidos en poemas como Tren exprés “Oh, este febril y dulzón / olor último de los jardines” 

(Benn, 2003, p. 93) en Café nocturno “Es solo un dulce abombamiento del aire / contra mi 

cerebro” o en Carne “y ahora: rota y abierta la sumisión: / anda apestando también a carroña, 

a podrido”. Es usado también en el sentido tradicional de conectar distintos sentidos a 

sentimientos “un único gemido lo saluda. Solo de un par de ojos brota un coro / de gritos de 

júbilo hacia el cielo” (Benn, 2010, p. 25)  



 
 

38 

 

Cuando entramos en figuras como la metáfora, que suele presentarse múltiple en 

alegorías, tenemos ejemplos de metáforas en solo, como “edad bíblica” (Benn, 2003, p. 119) 

para referirnos a la vejez “El sol devastaba su cabello” (Benn, 2003, p. 21) para describir el 

reflejo del sol en el cabello rubio de la joven, o “abovedado de estrella y luz” (Benn, 2003, 

p. 129) para el cielo nocturno. Amenaza es la alegoría del hombre salvaje, el que vive, 

precisamente, como un animal, para comer, reproducirse y descansar “vivo días bestiales. 

Soy una hora de agua” (Benn, 2010, p. 51) se usa para expresar el ser eterno y expedito, pues 

el tiempo pasa por sobre él incansable, el agua fluye indetenible, pero solo por una hora, solo 

por un momento preciso, porque en el verso siguiente dice “Por la tarde se adormece mi 

párpado como bosque y cielo” (Benn, 2010, p. 51) descanso inmóvil por las tardes, soy un 

animal que acaba de comer, por eso “se está tan bien junto a tu sangre” (Benn, 2010, p. 51). 

Un poema sin título, cuyo primer verso ocupará este lugar, Penetramos en un campo 

de amapolas, es una alegoría del pecado y la maldad visto desde lo religioso, y sobre por 

qué debemos ser castigados. Otras alegorías son la del sexo, en Virgen, donde todo el poema 

alude a esta relación sexual que culmina en el orgasmo. La vejez y la muerte, en Ya no te 

abarcas y Hermoso atardecer. La descomposición de un cadáver en Un cadáver canta. La 

de la añoranza por la figura materna en Madre, que es constante para un joven que parte del 

hogar (Benn sale de su pueblo para ir a Berlín a estudiar, publica este poema a los 27 años, 

su madre probablemente ya había muerto).  

La ironía es otro recurso frecuente de Benn, que la toma como eje para su poesía, se 

ha citado ya Florecilla (Benn, 2010, p. 15) y el cervecero que revienta por alcohólico, pues 

uno de los síntomas finales de la cirrosis es la hemorragia esofagogástrica mortal (García et 

al., 2012, p. 626) que bien podría ser considerado “reventar” como la flor también beberá de 

este borracho hasta morir. Es irónico además el hecho de que en Ciclo (Benn, 2010, p. 19) 

se especifique que el empaste de la muela era de oro (incluso si era el único material 

utilizado) pues este metal precioso está en la dentadura de una prostituta tan poco importante 

que ni siquiera tiene nombre, así como también se hace uso de este recurso al final del poema, 

cuando se intertextúa la biblia en Génesis 3:19 “al polvo solo el polvo ha de volver” (Benn, 

2010, p. 19).  

4.8 Benn y otras disciplinas 

Benn bebe de lo barroco, su umbra mortis, bien usado por Rembrandt y otros se 

utiliza en Benn cuando le quita el rostro a sus “personajes” en el poema, directa o 

indirectamente: “de una coz / los ojos y frente destrozados” en La novia del negro (Benn, 

2010, pág. 21); “bajo blancos paños, algo que gime” en Apéndice (Benn, 2010, pág. 29).  

Obras como la Anatomische les van Dr. Nicolaes Tulp [Lección de anatomía del Dr. 

Nicolaes Tulp] de Rembrandt, son una clara referencia dentro de los poemas de Benn. La 

exploración y el uso de un cadáver son claros en la pintura, más el oficio del doctor Tulp 

como anatomista, ciertamente son cercanos a poemas como Réquiem y Apéndice (incluso si 

este último no acontece en una morgue, la distinción del cuerpo en la mesa, siendo explorado 

u operado, con testigos claros y curiosos). 

Otras obras son la Crucifixión de Grünewald, cuyo Cristo es presentado lleno de 

heridas purulentas, la piel destrozada y el cuerpo demacrado, comparables con los pacientes 



 
 

39 

 

de la barraca de los cancerosos “Las espaldas / son puras yagas … La carne tiende al suelo. 

El rescoldo se apaga / Los humores se aprestan a fluir. La tierra llama” (Benn, 2010, p. 35) 

es el momento de la muerte de Cristo, quien cae a pedazos a ella. Menciona también a Chopin 

y su Sonata 35 (Benn, 2010, p. 37) aunque se infiere que este es mal tocado y anticuado.  

En cuanto a la filosofía, Benn es en principio un nihilista consumado, en el sentido 

de que no simplemente sigue la ideología, sino que la experimenta como estado psicológico. 

Constante, implícita y explícitamente, se plantea la pregunta ¿Para qué? Si no hay alma, si 

no hay valores superiores y los “dioses” han abandonado al mundo (Vergara, 2010) ¿para 

qué se sigue? Planteado en la poesía Benn toma la rabia de este abandono “¡Sustráete de la 

piedra! ¡Haz añicos / la cavidad que te subyuga! … Escupe sobre esa sed de columnas: manos 

ancianas / a golpes muertas las alzaron temblorosas / hacia cielos encapotados” (Benn, 2003, 

p. 117) y decide dejar de lado las creencias de su padre, pues estas no han sido útiles en su 

profesión o su vida, no hay dioses que ayuden a la prostituta, al viejo, o al propio Benn “Mi 

sangre es ceniza. Sollozo / frente a pechos y piernas … Edén y Adán y una tierra / de 

nihilismo y música” (Benn, 2010, p. 47)  



 
 

40 

 

5. CAPÍTULO V: CONCLUSIONES Y RECOMENDACIONES. 

5.1 Conclusiones 

Las representaciones de la fealdad presentes en Benn son variadas y abarcan sus 

categorías ampliamente, más que simplemente encontrarse en la poesía, son su eje, pues esta 

gira en torno a lo mortuorio en un principio, con espacios centrales como la morgue, y se 

amplía al resto de los motivos de la fealdad que no pretenden ser embellecidos: la vejez, el 

sexo, lo escatológico.  

Está la fealdad en la obra en varias facetas: la desarmonía en las muelas caídas de 

una prostituta, con su única muela restante de oro, lo grotesco en el exceso y su burla, y 

principalmente lo macabro. La muerte es una representación de todo aquello que es feo, lo 

decadente, lo que se descompone, y para Benn es fascinante, llegando incluso a dialogar con 

la muerte a través de su poesía. Utiliza también la naturaleza como eje de la fealdad, pues el 

hombre verdadero es salvaje y animalístico. 

Poesía que impacta porque es capaz de llevarnos al asco y disgusto más íntimo, y 

también nos deja entrever al autor en la frialdad de su trato, en el sufrimiento de su profesión, 

en la separación entre ser humano y tratar al humano, que difícilmente puede ser hecha 

correctamente, pues no existe tal forma correcta.  

Benn enmarca a la sociedad alemana pobre, llena de personajes marginales como la 

mujer (en especial la prostituta) o el canceroso, que han sido relegados a menos que humanos 

por condiciones impuestas que siempre están fuera de su control. Pero la poesía del autor 

sobre todo pretende la burla, es constantemente irónico: hacia el romanticismo, la religión y 

las convenciones sociales que sostienen el estatus.  

5.2 Recomendaciones  

Se recomienda ampliar el estudio a dos ramas posibles: la del intertexto de Benn con 

otros autores posteriores a él y en diferentes contextos, pero que puedan tener los mismos 

ejes temáticos, o el abarcamiento de otros autores del expresionismo y la vanguardia dentro 

de la estética de la fealdad.  



 
 

41 

 

BIBLIOGRAFÍA 

Arias, F. (2012). El proyecto de investigación. Editorial Episteme. 

https://abacoenred.com/wp-content/uploads/2019/02/El-proyecto-de-

investigaci%C3%B3n-F.G.-Arias-2012-pdf-1.pdf 

Arispe, C., Yangali, J., Guerrero, M., Lozada, O., Acuña, L., & Arellano, C. (2020). La 

investigación científica. Universidad Internacional del Ecuador. 

https://repositorio.uide.edu.ec/bitstream/37000/4310/1/LA%20INVESTIGACI%C3

%93N%20CIENT%C3%8DFICA.pdf 

Ávila, J. (2017). La deshumanización en medicina. Desde la formación al ejercicio 

profesional. Iatrea, 30(2), 216-229. https://doi.org/10.17533/udea.iatreia 

Bachelard, G. (2000). La poética del espacio. Fondo de Cultura Económica. 

Barrera, C. (2020). El trabajo (in)visible de los profesionales de la tanatopraxia. Aposta. 

Revista de Ciencias Sociales(84), 135-153. 

https://www.redalyc.org/journal/4959/495964701008/495964701008.pdf 

Baudelaire, C. (2017). Las flores del mal. El spleen de París. Los paraísos artificiales . 

Penguin. 

Beltrán, L. (2018). El grotesco, categoría estética. Cartografía literaria: en homenaje al 

profesor José Romera Castillo, 1125-1139. 

https://d1wqtxts1xzle7.cloudfront.net/62847362/grotesco20200406-37501-lb80w4-

libre.pdf?1586186865=&response-content-

disposition=inline%3B+filename%3DEl_grotesco_categoria_estetica.pdf&Expires

=1748303086&Signature=An1wEewDnwyMDquB9UFGbvxznJ7P5txBxLSLhciG

uB 

Benn, G. (2003). Antología poética. (A. Parada, Ed.) Ediciones Cátedra. 

Benn, G. (2010). Morgue y otros poemas expresionistas. Universidad Autónoma de Nuevo 

León. 

Calvo, M. (21 de 01 de 2015). Expresionismo. Historia/Arte: https://historia-

arte.com/movimientos/expresionismo 

Cattini, J. (2017). El Expresionismo: entre su pasado y su presente. Revista [sic](17), 42-50. 

https://doi.org/10.56719/sic.2017.17.197 

Connelly, F. (2015). Lo grotesco en el arte y la cultura occidentales. La imagen en juego. 

Madrid: Machado Grupo de Distribución S.L. 

de la Fuente, J. (2005). Vanguardias literarias, ¿una estética que nos sigue interpelando? 

Literatura y Lingüística, 0. https://www.redalyc.org/pdf/352/35201603.pdf 

Eco, U. (2007). Historia de la fealdad . Lumen. 

Gama, L. (2021). El método hermenéutico de Hans-Georg Gadamer. Escritos, 29(62), 17-

32. https://doi.org/http://dx.doi.org/10.18566/escr.v29n62.a02 

García, L., González, F., & Moreno, R. (2012). Cirrosis hepática. Medicine, 11(11), 625-

633. https://doi.org/https://doi.org/10.1016/S0304-5412(12)70359-1 

González, H. (2019). La iconografía de lo macabro en Europa y sus posibles orígenes 

clásicos y orientales. Algunas manifestaciones en el arte español de los siglos XIV, 

XV y XVI. Revista Digital de Iconografía Medieval, XI(21), 1-53. 

https://www.ucm.es/data/cont/docs/621-2020-01-07-

Iconografia_de_lo_macabro.pdf 

Guerrero, M. (2016). La investigación cualitativa. INNOVA Research Journal, 1(2), 1-9. 

https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/5920538.pdf 

Gutiérrez, A. (2012). El concepto estricto de estética como disciplina filosófica y su crítica. 

Pensamiento, 68(256), 199-224. 

https://revistas.comillas.edu/index.php/pensamiento/article/view/1062 

Hegel, G. W. (1986). Vorlesungen über die Ästhetik,. Suhrkamp. 



 
 

42 

 

Hernández, R., Fernández, C., & Baptista, M. (2014). Metodología de la Investigación. 

McGraw Hill Education. https://www.uca.ac.cr/wp-

content/uploads/2017/10/Investigacion.pdf 

Kant, I. (2004). Lo bello y lo sublime: ensayo de estética y moral. Alicante: Biblioteca 

Virtual Miguel de Cervantes. https://www.cervantesvirtual.com/obra/lo-bello-y-lo-

sublime-ensayo-de-estetica-y-moral--0/ 

López, A., & Ramos, G. (2021). Acerca de los métodos teóricos y empíricos de 

investigación: significación para la investigación educativa. Revista Conrado, 17(3), 

22-31. https://conrado.ucf.edu.cu/index.php/conrado/article/view/2133 

Maldonado, M. (2008). Gottfried Benn: sobre la subjetividad creadora. Campo de 

Agramante: revista de literatura(9), 109-118. 

https://www.cervantesvirtual.com/obra/gottfried-benn-sobre-la-subjetividad-

creadora/ 

Martín-Párraga, J. (2020). Gottfried Benn y la sublime belleza de la crueldad. Revista 

Humanidades, 10(1). https://doi.org/10.15517/h.v10i1.39658  

Mayer, H. (1977). Historia maldita de la literatura. Taurus Ed., S. A. . 

Muñóz, B. (2011). Expresionism o y revolución: el abismo de la realidad. Estudos e 

Pesquisas em Psicologia, 11(1), 197-224. https://publikationen.ub.uni-

frankfurt.de/opus4/frontdoor/deliver/index/docId/56592/file/8759-31302.pdf 

Oyarzún, P. (2016). Víctor Hugo y lo grotesco. Revista de Teoría del Arte, 105-137. 

https://revistateoriadelarte.uchile.cl/index.php/RTA/article/view/39947 

Peña, A. (2019).  

 

Plazaola, J. (2007). Introducción a la Estética. Universidad de Deusto. 

https://juancarloslemusstave.wordpress.com/wp-

content/uploads/2016/02/introduccic3b3n-a-la-estc3a9tica.pdf 

Rangel, A. (2005). De las danzas de la muerte al día de muertos. De la tanatofobia a la 

tanatofilia. Cirugía y cirujanos, 73(3), 241-245. 

https://www.medigraphic.com/pdfs/circir/cc-2005/cc053o.pdf 

Raya, J. (21 de noviembre de 2020). El expresionismo alemán y sus dos movimientos 

[Sesión de conferencia]. Ateneo de Mairena de Aljarafe. 

Reina Valera. (1960). Sociedades Bíblicas Unidas. 

Rosenkranz, K. (1992). Estética de lo feo. Andemi, S. L. 

Sadurní, J. (26 de julio de 2024). National Geographic. La Primera Guerra Mundial al 

completo: https://historia.nationalgeographic.com.es/a/origenes-causas-y-efectos-

primera-guerra-mundial-2_18350 

Sánchez, M., Fernández, M., & Díaz, J. (2021). Técnicas e instrumentos de recolección de 

información: análisis y procesamiento realizado por el investigador cualitativo. 

Revista Científica UISRAE, 8(1), 113-12. 

http://scielo.senescyt.gob.ec/pdf/rcuisrael/v8n1/2631-2786-rcuisrael-8-01-

00107.pdf  

Sanz, A. (2021). Para unas lecturas remediadas: análisis cuantitativo y cualitativo de textos. 

Revista de humanidades digitales , 6, 122-128. 

https://doi.org/10.5944/rhd.vol.6.2021.32297 

Schmitt, J. (2015). O imaginário do cadáver em decomposição: das Danças Macabras ao 

roman-charogne. Ilha Desterro, 68(03), 83-97. https://doi.org/10.5007/2175-

8026.2015v68n3p83 

Smith, J. (2021). Ach (Ah, Alas). Goethe-Lexicon of Philosophical Concepts, 1(1), 6-19. 

https://doi.org/10.5195/glpc.2021.28 



 
 

43 

 

Torres-Miranda, T. (2020). En defensa del método histórico-lógico desde la Lógica como 

ciencia. Revista Cubana de Educación Superio, 39(2), 1-12. 

http://scielo.sld.cu/pdf/rces/v39n2/0257-4314-rces-39-02-e16.pdf  

Vignolo, P. (2007). Una nación de monstruos. Occidente, los cinocéfalos y las paradojas del 

lenguaje. Revist de Estudios Sociales(27), 140-149. 

https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=81502710 

Ziegler, M. (2014). El expresionismo alemán: una aproximación histórica. Revista de 

Ciencias de la Comunicación e Información, XIX(19), 1-12. 

https://doi.org/10.35742/revistacccomunicacioneinformacion.2014.19.1-12 

 
 

 

  


