
 
 

 

UNIVERSIDAD NACIONAL DE CHIMBORAZO 

FACULTAD CIENCIAS DE LA SALUD 

CARRERA DE ENFERMERÍA 

 

 

 

 

Cuidados socioculturales en el uso de Ayahuasca 

 

Trabajo de Titulación para optar al título de Licenciada en 

Enfermería  

 

 

 

 

 Autora: 

Bustillos Quispe Melany Lizeth  

 

 

 

 

Tutor: 

Phd. Angélica Salomé Herrera Molina 

 

 

 

 

Riobamba, Ecuador. 2025 

 

 

 

 

 



DECLARATORIA DE AUTORÍA 

 



DICTAMEN FAVORABLE DEL PROFESOR TUTOR 



CERTIFICADO DE LOS MIEMBROS DEL TRIBUNAL 

 



CERTIFICADO ANTIPLAGIO 

 



DEDICATORIA 

A mis padres, quienes han sido el pilar más firme en mi vida, por su apoyo constante y cada 

palabra de aliento. Todo lo que soy y todo lo que he logrado se lo debo a sus enseñanzas y 

valores, a su ejemplo de fortaleza y a la confianza con la que siempre me impulsaron a seguir 

adelante. Por acompañarme con paciencia y sabiduría a lo largo de este camino, su respaldo 

incondicional ha sido mi mayor motivación. A mi familia por su cariño, comprensión y por 

apoyarme en todo momento, por celebrar mis logros como propios. Han sido un sustento 

fundamental que me ha motivado a seguir creciendo y que da sentido a cada esfuerzo 

realizado. A quienes formaron parte de mi camino, que con su presencia sincera supieron 

brindarme una palabra o un abrazo cuando más lo necesitaba, ofreciéndome fortaleza y 

recordándome de todo lo que soy capaz de lograr.  

Para ustedes, con todo mi corazón. 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



AGRADECIMIENTO 

Quiero expresar mi más sincero agradecimiento a Dios, guía constante en cada paso a lo 

largo de este camino, por darme la sabiduría, la paciencia y la luz necesaria para superar los 

desafíos, permitiéndome llegar hasta este logro. 

 

A mis padres, gracias por creer en mí incluso cuando las dudas parecían más grandes, por su 

amor incondicional, por cada consejo y por sostenerme en los momentos más difíciles. Todo 

lo que he alcanzado lleva impreso su apoyo, su fe en mis capacidades y el inmenso cariño 

con el que siempre me han acompañado. 

 

A mi familia mi profundo agradecimiento por ser ese espacio donde siempre encontré calma, 

comprensión y fuerza, gracias por cada palabra, su confianza y amor han sido fundamentales 

en este proceso. Cada logro que he alcanzado no me pertenece solo a mí, sino también a 

ustedes. 

 

A mis docentes, quienes compartieron conmigo sus conocimientos, experiencias y valores 

profesionales. Gracias por orientarme con paciencia, por exigirme siempre un poco más y 

por ser inspiración. 

 

A mis pacientes, por confiar en mis manos cuando aún estaban temblorosas, incluso en mis 

cuidados cuando yo aún estaba aprendiendo, gracias por cada historia, cada sonrisa y cada 

batalla compartida, me han transformado como persona y como profesional.  

 

A todas las personas que encontré a lo largo de este camino, quienes, con gestos de apoyo, 

palabras oportunas o abrazos sinceros, hicieron que este recorrido sea más llevadero.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ÍNDICE GENERAL   

Contenido 

DECLARATORIA DE AUTORÍA .........................................................................................  

DICTAMEN FAVORABLE DEL PROFESOR TUTOR .......................................................  

CERTIFICADO DE LOS MIEMBROS DEL TRIBUNAL....................................................  

CERTIFICADO ANTIPLAGIO..............................................................................................  

DEDICATORIA ......................................................................................................................  

AGRADECIMIENTO .............................................................................................................  

ÍNDICE GENERAL ................................................................................................................  

ÍNDICE DE TABLAS .............................................................................................................  

ÍNDICE DE FIGURAS ...........................................................................................................  

RESUMEN ..............................................................................................................................  

ABSTRACT ............................................................................................................................  

CAPÍTULO I. INTRODUCCIÓN ....................................................................................... 13 

CAPÍTULO II.  MARCO TEÓRICO .................................................................................. 16 

CAPÍTULO III. METODOLOGÍA ..................................................................................... 22 

CAPÍTULO IV. RESULTADOS Y DISCUSIÓN .............................................................. 24 

CAPÍTULO V.  CONCLUSIONES Y RECOMENDACIONES ....................................... 29 

CONCLUSIONES ........................................................................................................... 29 

RECOMENDACIONES .................................................................................................. 29 

BIBLIOGRAFÍA ................................................................................................................. 31 

ANEXOS ............................................................................................................................. 34 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ÍNDICE DE TABLAS 

Tabla 1. Cuidados Socioculturales en el uso de la ayahuasca ............................................. 26 

Tabla 2. Triangulación de los resultados ............................................................................. 34 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ÍNDICE DE FIGURAS 

Figura 1. Algoritmo de búsqueda ........................................................................................ 23 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



RESUMEN 

El uso de la ayahuasca constituye una práctica ancestral profundamente arraigada en las 

comunidades amazónicas, donde adquiere significados espirituales, terapéuticos y 

culturales. La literatura científica reciente evidencia que su consumo, enmarcado en 

ceremonias guiadas por curanderos experimentados, puede generar beneficios como la 

catarsis emocional, purificación simbólica, integración psicoespiritual y fortalecimiento del 

equilibrio interno. Sin embargo, también se identifican riesgos importantes cuando la 

ayahuasca es utilizada sin supervisión adecuada, especialmente en personas con 

antecedentes psiquiátricos o condiciones clínicas no identificadas, reportándose episodios 

psicóticos agudos, desorientación y reacciones adversas potencialmente graves. El presente 

estudio tiene como objetivo analizar los cuidados socioculturales en el uso de ayahuasca 

desde la perspectiva de la enfermería intercultural.  

Se revisó y analizó artículos científicos, documentos y normativas comprendidas entre el 

2021 y 2025 incluyéndose las siguientes fuentes: bases de datos científicas como: Scielo, 

PubMed, Scopus y Dialnet, en el motor de búsqueda especializado como Google Académico 

complementando así la literatura y documentos oficiales en repositorios institucionales, 

documentos técnicos de la Organización Mundial de la Salud (OMS) y la Organización 

Panamericana de la Salud (OPS) y demás normativas ecuatorianas relacionadas con salud 

intercultural. La revisión demostró que los cuidados socioculturales permiten a enfermería 

reconocer los significados culturales atribuidos a ayahuasca, establecer una comunicación 

respetuosa con los participantes, identificar riesgos clínicos, acompañar en los procesos 

rituales desde un enfoque ético. Se concluye que la enfermería intercultural desempeña un 

rol fundamental en el acompañamiento seguro y humanizado en contextos rituales con 

ayahuasca. La aplicación de cuidados socioculturales favorece la protección de la salud, el 

respeto por las prácticas tradicionales y contribuye a un abordaje integral que reconoce la 

espiritualidad como parte del bienestar. 

 

Palabras clave: ayahuasca; cuidados socioculturales; enfermería; interculturalidad. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ABSTRACT



13 

 

 

CAPÍTULO I. INTRODUCCIÓN  

En las últimas décadas, el uso terapéutico y ritual de la ayahuasca ha despertado un creciente 

interés a nivel mundial, tanto en el campo científico como en las ciencias sociales y de la 

salud. Esta bebida amazónica, elaborada a partir de la combinación de la liana Banisteriopsis 

caapi y las hojas de Psychotria viridis, ha sido utilizada ancestralmente por comunidades 

indígenas de la cuenca amazónica con fines curativos, espirituales y de conexión con la 

naturaleza(1). La Organización Mundial de la Salud (OMS) reconoce la relevancia de las 

prácticas tradicionales y complementarias en la promoción de la salud, destacando su valor 

cultural y espiritual dentro de las comunidades que las practican (2).  En este contexto, la 

ayahuasca se ha transformado en un punto de convergencia entre la medicina tradicional 

indígena y los sistemas contemporáneos de salud mental y espiritualidad (3). 

 

A nivel de América Latina, el uso de la ayahuasca ha superado los espacios rituales 

amazónicos y se ha convertido en una práctica intercultural. En países como Perú, Brasil y 

Colombia, ha sido reconocida como patrimonio cultural inmaterial, su uso se ha extendido 

hacia contextos urbanos y terapéuticos, donde es percibida como una herramienta para el 

autoconocimiento, la sanación emocional y el tratamiento de adicciones (4). Conforme a 

investigaciones recientes, la bebida contiene compuestos psicoactivos entre los que se 

encuentran los alcaloides B-carbolínicos y la dimetiltriptamina (DMT), que actúan en el 

sistema nervioso central, produciendo introspección, visiones y catarsis emocional, esto ha 

suscitado el interés de investigadores en el campo de psicología, farmacología y enfermería 
(5). No obstante, hacer uso de la ayahuasca conlleva riesgos a nivel psicológico y fisiológico 

cuando se practica sin acompañamiento ritual o supervisión adecuada (6). 

 

En Ecuador, el consumo ritual de la ayahuasca, conocida como “natem” entre los pueblos, 

Achuar y Shuar, forma parte fundamental de su cosmovisión y espiritualidad. Para estos 

pueblos el natem es un instrumento de diagnóstico y sanación de enfermedades físicas y del 

alma, así como un medio para comunicarse con el mundo espiritual (7). Según estudios 

realizados por la Universidad Regional Amazónica IKIAM y la Pontificia Universidad 

Católica del Ecuador (PUCE), las ceremonias con ayahuasca poseen un alto valor simbólico 

y social, pues fortalecen los lazos comunitarios y fomentan la transmisión de saberes 

ancestrales entre generaciones (8). Desde la perspectiva del cuidado de enfermería, estas 

prácticas están vinculadas directamente con el enfoque de cuidados socioculturales, el cual 

considera que las creencias, los valores y las tradiciones tienen un impacto en la salud 

individual y colectiva (9). 

En este sentido, la enfermería moderna tiene que incorporar el enfoque intercultural en su 

práctica profesional, teniendo en cuenta las distintas maneras de entender la salud, la 

enfermedad y la curación. De acuerdo con el modelo de Cuidado Transcultural elaborado 

por Madeleine Leininger, el profesional de enfermería tiene la responsabilidad de 

proporcionar cuidados que sean coherentes con la cultura del paciente, promoviendo así el 

respeto, la comunicación afectiva y la valoración de los saberes ancestrales (10). 

 



14 

 

En las comunidades amazónicas ecuatorianas, la práctica del cuidado no puede limitarse al 

ámbito biomédico, sino que debe incluir la comprensión de los rituales, las plantas 

medicinales y las creencias espirituales que orientan las decisiones de salud. Esto demanda 

del profesional una competencia cultural que le permita actuar con sensibilidad, empatía y 

apertura frente a las prácticas ancestrales (6,7). 
 

Asimismo, los cambios socioculturales actuales han generado tensiones entre la medicina 

occidental y la medicina tradicional. Por un lado, el sistema sanitario de Ecuador, regulado 

por el Ministerio de Salud Pública (MSP), promueve la atención basada en protocolos 

clínicos estandarizados y en evidencias científicas. Por otra parte, los yachacks o taitas 

siguen siendo utilizados por numerosas comunidades para tratar dolencias que consideran 

de origen espiritual o energético; esta coexistencia de sistemas médicos refleja la necesidad 

de promover un diálogo intercultural que fortalezca los cuidados de salud y respete los 

saberes ancestrales (8) . 

 

La Organización Panamericana de la Salud (OPS) ha resaltado que la integración de las 

medicinas tradicionales en los sistemas nacionales contribuye a mejorar la accesibilidad y 

aceptación de los servicios de salud en poblaciones rurales e indígenas (2,3). De acuerdo con 

investigaciones recientes, las ceremonias de ayahuasca en Ecuador no solo tienen un 

propósito curativo, sino también social y ecológico, al compartir el ritual, los participantes 

refuerzan su identidad cultural y su vínculo con la naturaleza, percibiéndola como un ser 

vivo con el que deben mantener equilibrio y respeto (7,8). Esta perspectiva holística de la 

salud coincide con los principios de la enfermería intercultural, que entiende la salud como 

un proceso dinámico que integra cuerpo, mente, espíritu y entorno. En este marco, el estudio 

del cuidado sociocultural en el uso de la ayahuasca adquiere relevancia para comprender 

cómo las prácticas ancestrales influyen en el bienestar individual y comunitario, y cómo la 

enfermería puede contribuir desde una mirada ética y respetuosa de la diversidad (2,9,10). 
 

Es crucial destacar que los cuidados socioculturales en el contexto del uso de la ayahuasca 

no buscan sustituir los tratamientos médicos convencionales, sino complementarlos, 

reconociendo la diversidad de formas de sanar y de comprender el cuerpo y la enfermedad. 

La integración de estos saberes en la formación y práctica enfermera representa un avance 

hacia un sistema de salud más inclusivo, equitativo y culturalmente competente, en 

consonancia con las políticas de salud intercultural impulsadas en Ecuador y otras naciones 

latinoamericanas (2,9,10). 

 

A pesar del reconocimiento de la ayahuasca como práctica ancestral y espiritual en Ecuador, 

persiste una brecha significativa entre los saberes tradicionales y la atención sanitaria formal. 

La falta de capacitación que tienen muchos enfermeros sobre los elementos simbólicos y 

culturales del empleo ritual de esta planta puede dar lugar a obstáculos en la comunicación, 

desconfianza y rechazo por parte de las comunidades amazónicas. Esta situación obstaculiza 

el desarrollo de un cuidado intercultural efectivo que respete las prácticas y creencias 

ancestrales relacionadas con la salud y la enfermedad. Por ello, surge la necesidad de analizar 

los cuidados socioculturales en el uso de la ayahuasca, identificando las percepciones, 



15 

 

significados y prácticas que se desarrollan en torno a ella, para fortalecer la competencia 

cultural del personal de enfermería y promover un modelo de atención integral y respetuoso 

de la diversidad. 

 

El presente trabajo es una revisión bibliográfica que tiene como objetivo: Determinar los 

cuidados socioculturales en el uso de ayahuasca, desde la perspectiva de la enfermería 

intercultural, con el fin de fortalecer la comprensión, respeto y aplicación de los saberes 

ancestrales dentro de la práctica del cuidado, que integren la cosmovisión indígena y los 

principios científicos del cuidado enfermero, para brindar una atención integral, humanizada 

y culturalmente competente a las comunidades que practican su uso ritual. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



16 

 

CAPÍTULO II.  MARCO TEÓRICO 

La ayahuasca, es un brebaje de origen ancestral elaborada a partir de Banisteriopsis caapi y 

Psychotria viridis, forma parte del grupo denominado alucinógenos etnobotánicos, que son 

sustancias de origen vegetal, ha sido empleada durante siglos por comunidades amazónicas 

del Perú, Ecuador, Brasil y Colombia con fines terapéuticos, espirituales y comunitarios (1,11). 

En los últimos años, su uso ha trascendido el ámbito indígena, generando interés científico 

en áreas como la psiquiatría, la psicología y la neurociencia (2). Este fenómeno ha impulsado 

investigaciones sobre sus efectos fisiológicos, farmacológicos y sus implicaciones 

socioculturales, particularmente en contextos urbanos y de turismo espiritual (4,5). 

 

El término ayahuasca proviene de dos vocablos quechuas: aya/muerte y waska/liana o soga, 

que puede traducirse como “soga de los muertos” o “enredadera de las almas”. La bebida 

ceremonial se elabora mediante la cocción prolongada de la enredadera Banisteriopsis caapi 

junto con las hojas de Psychotria cabrerana. Esta combinación produce una infusión espesa 

y amarga, que es la base del ritual en diversos países como Brasil, Ecuador, Perú, Colombia, 

Bolivia y Venezuela (11,12).  

 

Los efectos visionarios se deben principalmente a la N-dimetiltriptamina (DMT), un 

alcaloide presente en la Psychotria y la Diploterys. Para que la DMT sea activa por vía oral, 

requiere de la acción de los compuestos B-Carbolínicos (tetrahidroharmina, harmina y 

harmalina), presentes en la Banisteriopsis, los cuales inhiben la enzima monoaminooxidasa 

(MAO), permitiendo que la DMT llegue al sistema nervioso central, allí interactúa con los 

receptores serotoninérgicos, generando los efectos alucinógenos característicos (11). 

 

A nivel internacional, la ayahuasca ha sido reconocida como una medicina tradicional con 

potencial terapéutico para el tratamiento de trastornos depresivos, estrés postraumático, 

ansiedad y dependencia a sustancias (6). Los estudios clínicos recientes destacan su capacidad 

para inducir estados de introspección y regulación emocional, lo que puede favorecer 

procesos de curación psicológica y espiritual (3,6). Sin embargo, su uso no está exento de 

riesgos, especialmente cuando se practica fuera del marco ritual tradicional o sin 

acompañamiento especializado, situación que puede derivar en consecuencias negativas 

físicas o psicológicas (1,7). Por ello, el abordaje desde la enfermería y las ciencias de la salud 

debe contemplar principios de ética intercultural, seguridad y respeto por las cosmovisiones 

de los pueblos originarios (10). 

 

En América Latina, y particularmente en la región amazónica, la ayahuasca constituye un 

elemento central de las prácticas médicas tradicionales y un vínculo espiritual con la 

naturaleza. En países como Brasil, Ecuador y Perú, su consumo ritual es legal y se considera 

un componente del patrimonio cultural y espiritual de las comunidades indígenas (8–10). En 

Perú, el gobierno la declaró Patrimonio Cultural de la Nación, reconociendo su valor como 

práctica ancestral que contribuye al fortalecimiento de la identidad cultural y a la medicina 

tradicional amazónica (10). En Ecuador, a pesar de que no hay una ley específica que regule 

el uso de la ayahuasca, el MSP y los programas de Salud Intercultural apoyan la conservación 



17 

 

de los conocimientos ancestrales y promueven su preservación dentro del marco del Modelo 

de Atención Integral de Salud Familiar, Comunitario e Intercultural (MAIS-FCI) (9). 

 

Diversos estudios en el campo de la antropología señalan que el uso ritual de la ayahuasca 

es un método de salud holística que integra lo biológico, psicológico, espiritual y social. 

Según Tym, C. (2023) en las comunidades amazónicas del pueblo Shuar, la ayahuasca 

representa un puente de comunicación entre los vivos y los espíritus protectores, lo que 

permite mantener la continuidad del conocimiento ancestral y fortalecer la cohesión cultural 
(7).  

En lo que respecta al uso de la ayahuasca se encuentra profundamente arraigado en la 

cosmovisión de los pueblos amazónicos, donde no se entiende solo como una planta 

medicinal, sino como un medio para comunicarse con el mundo espiritual (7). En este 

escenario, la salud se concibe como una armonía entre el cuerpo, el espíritu y la naturaleza. 

Por lo tanto, el objetivo del proceso de sanación con ayahuasca es restaurar la armonía que 

se ha perdido, más que suprimir los síntomas físicos de la enfermedad (8). 

 

Así mismo Alcarria, E. (2022) indica que los efectos con mayor frecuencia son: en una 

primera etapa, que ocurre 45 a 60 minutos después de ser ingerido, con manifestación de 

náuseas y mareos, incremento de la presión arterial y de la frecuencia cardíaca; en la segunda 

etapa, con percepciones visuales de figuras de colores y formas geométricas, hasta llegar 

finalmente a imágenes, sinestesias y estados disociativos agudos alucinatorios. La duración 

de la experiencia suele variar entre 4 y 8 horas. En escasos casos reportados en la bibliografía 

los síntomas se extienden a lo largo del tiempo (11).  

 

Se evidencia que son pocos los casos en los que se ha experimentado episodios psicóticos 

después de la administración de ayahuasca, pero han sido temporales y se han solucionado 

de manera espontánea. Se menciona que esta bebida herbal es segura, con pocos efectos 

secundarios y que no se encuentra relacionado con el deterioro neuropsicológico o 

psicopatológico, ya sea de manera crónica o aguda, además, no se han reportado casos de 

psicosis prolongada a partir del consumo de ayahuasca, a menos que tengan un historial 

personal o familiar de trastornos psiquiátricos, uso de otras sustancias como el cannabis o el 

uso repetido de ayahuasca o DMT (13). 

 

Por otro lado, no hay peligro de dependencia; en su lugar, usado adecuadamente, es eficaz 

para el tratamiento de adicciones a otros compuestos. Se han reportado varios beneficios de 

la ayahuasca en el ámbito de la salud que han sido verificados en años recientes por múltiples 

estudios a nivel mundial. Los alcaloides provocan la activación de las conexiones neuronales 

entre los dos hemisferios, que contribuye a la segregación de serotonina, que es el elemento 

que interviene en el estado de ánimo. Además, esta hormona es responsable de que las 

funciones cognitivas superiores intervengan en la toma de decisiones; por consiguiente, su 

consumo estaría participando directamente en las conexiones que surgen en el lóbulo frontal 
(14).  

 



18 

 

El cuidado sociocultural en el área de la salud se basa en el reconocimiento de que las 

prácticas de atención, prevención y curación se encuentran mediadas por valores, creencias 

y costumbres propias de cada comunidad. En este contexto, no es posible comprender la 

salud de forma universal, debe ser contextualizada en los marcos culturales que le dan 

sentido(10,15). La OPS y la OMS han destacado que la diversidad cultural constituye un 

determinante esencial para la equidad en salud, señalando la necesidad de incorporar los 

saberes tradicionales y la medicina ancestral en el sistema sanitario (2,11). 

 

El MSP del Ecuador ha puesto en marcha programas de salud intercultural con enfoque de 

respeto a la cosmovisión indígena, especialmente en poblaciones amazónicas donde el 

empleo de plantas medicinales como la ayahuasca, guayusa o el guanto forman parte del 

tratamiento espiritual y físico del paciente (9,16,17). El cuidado sociocultural en enfermería se 

sustenta en la teoría de Madeleine Leininger sobre la Diversidad y Universalidad del 

Cuidado Cultural, en donde sostiene que el personal de enfermería tiene que reconocer y 

honrar los valores, símbolos y significados que las personas asocian con su salud y 

enfermedad (10,15). Desde este punto de vista, los cuidados deben ser culturalmente 

congruentes, lo que significa que deben estar alineados con las creencias y prácticas del 

paciente para evitar la imposición de modelos externos que podrían provocar rechazo o 

pérdida de la confianza (15,18).  

 

Los pacientes que asisten a ceremonias de ayahuasca no solo buscan alivio físico, sino 

también restaurar su equilibrio emocional y espiritual. Por lo tanto, el cuidado de enfermería 

debe tener en cuenta estos significados y acompañar al paciente desde una perspectiva de 

respeto y escucha activa hacia sus creencias (14,19). Además, la práctica intercultural en salud 

implica identificar las inequidades estructurales que impactan el acceso a la atención de la 

salud en las comunidades indígenas; la falta de capacitación intercultural y la discriminación 

cultural por parte de los profesionales de la salud siguen siendo una barrera para una atención 

equitativa (14).  

 

En este contexto, la enfermería juega un papel crucial como un vínculo entre el conocimiento 

científico y las prácticas tradicionales, fomentando el respeto mutuo y la comunicación 

intercultural (10,15). Hay que considerar que, en las comunidades que utilizan ayahuasca como 

medicina espiritual, los procesos de curación son colectivos y se desarrollan dentro de un 

sistema de apoyo que incluye familia y comunidad. Esto implica que las acciones de salud 

no deben centrarse solamente en el individuo, sino también en el fortalecimiento de las redes 

de la comunidad, el respeto a los espacios donde se realizan los rituales y la colaboración 

entre el sistema de salud y los curanderos o shamanes tradicionales (19).  

 

La enfermería, como una ciencia del cuidado humano, ha ido evolucionando hacia una 

comprensión más amplia de la salud, incorporando factores culturales, biológicos, sociales 

y espirituales. Desde esta perspectiva holística, el cuidado no se limita a procedimientos 

clínicos, sino que busca identificar al ser humano en su totalidad y dentro del marco de su 

ambiente cultural  (10,15). En sociedades pluriculturales como la ecuatoriana, donde 

coexisten sistemas médicos indígenas, afrodescendientes y occidentales, la enfermería se 



19 

 

enfrenta al desafío de brindar una atención que respete la diversidad cultural y promueva la 

equidad en salud (8,9).  

 

Según Leininger en su teoría, establece que los enfermeros deben identificar los significados 

culturales de la salud y de la enfermedad, con el fin de adaptar los cuidados de manera 

respetuosa o ética (10,15). De acuerdo con su modelo, el cuidado culturalmente congruente 

debe fundamentarse en tres dimensiones: la conservación de las prácticas culturales 

positivas, negociar o adaptarse a las diferencias culturales cuando estas existan y la 

reestructuración de los comportamientos que puedan representar riesgos para la salud (15).  

 

La educación intercultural en enfermería es un elemento esencial para reforzar esta 

habilidad. Las instituciones formadoras de enfermería en América Latina han comenzado a 

incluir en sus programas de estudio asignaturas y prácticas orientadas hacia el respeto por la 

diversidad espiritual, el cuidado intercultural y el conocimiento sobre las medicinas 

tradicionales. En Ecuador, las universidades y carreras han implementado gradualmente 

sistemas de enseñanza fundamentados en la interculturalidad, en concordancia con los 

lineamientos del Consejo de Educación Superior y el Plan Nacional del Buen Vivir. Este 

avance tiene como objetivo capacitar a profesionales capaces de interactuar con 

comunidades indígenas, valorar sus saberes y participar en políticas públicas que reconozcan 

las prácticas ancestrales como parte del sistema nacional de salud (9). 
 

Según estudios recientes, los profesionales de la salud que están capacitados en temas 

interculturales tienen más habilidad para entender el simbolismo detrás de los rituales, crear 

vínculos terapéuticos más sólidos y reducir conflictos derivados de las diferencias culturales. 

En el contexto amazónico ecuatoriano, esto implica respetar la autoridad del yachak o guía 

espiritual, es reconocer que el ritual tiene un significado colectivo y aceptar que el proceso 

de sanación va más allá de los parámetros occidentales de diagnóstico y tratamiento (7–9).  

Por lo tanto, la competencia cultural, no es únicamente una competencia técnica, es también 

una postura ética que pone al paciente en el corazón del cuidado y valida su identidad cultural 

como un componente fundamental de su bienestar y salud  (10,15). 
 

El Ecuador se reconoce constitucionalmente como un estado plurinacional e intercultural, lo 

que conlleva la obligación de garantizar el derecho a la salud desde el respeto a la diversidad 

cultural y a los saberes ancestrales. El artículo 32 de la Constitución de la República afirma 

que el derecho a la salud debe ser garantizado mediante políticas económicas, sociales, 

culturales y ambientales, en el artículo 57 reconoce la medicina tradicional de los pueblos 

indígenas como parte integrante del sistema nacional de salud (9,16). La interculturalidad en 

salud, dentro de este contexto, se revela como un enfoque clave para reducir brechas de 

desigualdad y fortalecer la atención en poblaciones que han sido marginadas durante mucho 

tiempo, como las comunidades amazónicas que practican el uso ritual de la ayahuasca (7,8). 

 

El MSP, en coordinación con organizaciones indígenas y académicas, ha implementado 

desde el 2018 políticas específicas para la integración de los saberes ancestrales en la 

atención sanitaria, destacando el MAIS-FCI. Este modelo sugiere la unión entre la medicina 



20 

 

occidental y las prácticas tradicionales, reconociendo al yachak o shaman como un 

participante comunitario en las etapas de promoción, prevención y sanación (9,16). 

 

A diferencia de otras naciones de Latinoamérica, Ecuador ha progresado en la 

institucionalización de la Salud intercultural. Por ejemplo, en 2022 el MSP implementó el 

Reglamento de salud Intercultural Amazónica, con el objetivo de fomentar el diálogo de 

saberes entre los profesionales de la salud y líderes tradicionales en las provincias de Napo, 

Pastaza, Orellana y Morona Santiago. Este reglamento reconoce las ceremonias de 

ayahuasca, así como otros espacios rituales, como prácticas válidas para la sanación 

emocional y espiritual, siempre que se lleven a cabo en ambientes seguros y bajo principios 

de respeto y consentimiento informado (20). 

 

Además, a nivel regional, Ecuador ha sido parte de las estrategias propuestas por la OPS, 

que desde 2023 ha fomentado el Plan de Acción sobre Salud de los Pueblos Indígenas 2023-

2030, orientado a fortalecer la inclusión de la medicina tradicional en los sistemas públicos 

y asegurar que las comunidades indígenas participen activamente en las decisiones 

relacionadas con la salud. Este plan destaca la importancia de que los profesionales de 

enfermería y medicina reciban formación en competencias interculturales, con el fin de 

entender las concepciones propias de salud, enfermedad y tratamiento presentes en las 

comunidades indígenas y amazónicas (2,16).  

 

El Catastro Nacional de Parteras Tradicionales y Practicantes Ancestrales, impulsado por el 

MSP a partir del 2021, es otra manifestación del reconocimiento institucional de la medicina 

tradicional. Este registro tiene como objetivo reforzar la cooperación entre el sistema 

biomédico y los agentes tradicionales de salud, promoviendo la validación y el respeto a sus 

saberes. En varias comunidades del oriente ecuatoriano, médicos y enfermeros colaboran 

con los yachak en ceremonias de ayahuasca brindando acompañamiento sanitario, monitoreo 

de signos vitales y apoyo emocional a los participantes (8,9,19). 

 

No obstante, a pesar de estos avances, persisten desafíos significativos, uno de ellos es la 

falta de reconocimiento pleno de la medicina ancestral dentro del ámbito legal y académico. 

A pesar de las directrices del MSP y de la OPS, aún no se cuenta con un marco normativo 

específico que regule el uso de la ayahuasca en contextos terapéuticos o espirituales, lo que 

genera deficiencias tanto en la protección del paciente como en la seguridad del ritual (3,6,9,19). 

En algunos casos, el turismo espiritual y la comercialización incontrolada han distorsionado 

el sentido original de la práctica, generando riesgos de abuso, intoxicación o pérdida de los 

significados culturales (4,5). 

 

La Universidad Regional Amazónica IKIAM ha llevado a cabo estudios que demuestran que 

la incorporación de los conocimientos ancestrales en la formación sanitaria ha fortalecido el 

vínculo entre las comunidades indígenas y el sistema sanitario estatal, lo cual ha 

proporcionado confianza y la participación comunitaria en programas de prevención y 

promoción de la salud. Estas experiencias demuestran que la interculturalidad en el área de 

la salud no se limita a la coexistencia de sistemas médicos, sino que constituye un proceso 



21 

 

activo de aprendizaje recíproco, dónde la práctica de enfermería tiene un rol esencial al servir 

como intermediario entre la biomedicina y la espiritualidad ancestral (8,16). 

 

La enfermería desempeña un papel de mediador: convierte el lenguaje biomédico en cultural 

y viceversa, lo que contribuye a crear confianza entre las comunidades indígenas y el sistema 

de salud. De acuerdo con investigaciones recientes, los pacientes que son parte de rituales 

de ayahuasca con acompañamiento de profesionales de enfermería reportan una vivencia 

más segura, significativa y que otorga mayor contención emocional. Esta mediación no solo 

optimiza los resultados de salud, sino también dignifica el cuidado como un acto de 

reciprocidad cultural y reconocimiento (16,18). 

 

Por lo tanto, la incorporación de conocimientos ancestrales en el ejercicio de la enfermería 

debe concebirse como un proceso activo de diálogo entre culturas, no se trata solamente de 

la coexistencia de dos sistemas, sino de generar un espacio de encuentro donde se compartan 

conocimientos, valores y experiencias con respeto mutuo. La enfermería intercultural debe 

ser capaz de entender los ritos, símbolos y significados que las comunidades atribuyen a la 

salud y a la enfermedad, entendiendo que estos componentes son fuentes de fortaleza 

espiritual y resiliencia (8,19). 

 

Partiendo de la información recopilada, el reconocimiento de la ayahuasca como parte de los 

cuidados socioculturales dentro de la práctica enfermera representa un avance hacia una 

atención más inclusiva, humana y culturalmente pertinente. Este proceso demanda no solo 

políticas públicas y programas de formación profesional, sino también una disposición ética 

y espiritual del personal de salud para comprender y respetar la diversidad de formas de 

sanar. La integración de estos saberes ancestrales y la enfermería no solo contribuye a 

mejorar los resultados en salud, sino a reafirmar la identidad cultural, el derecho de los 

pueblos a decidir sobre sus propias formas de curación y el respeto a la naturaleza (7–10). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



22 

 

CAPÍTULO III. METODOLOGÍA 

El presente trabajo es de tipo descriptivo con enfoque cuantitativo, mediante una revisión 

bibliográfica del tema propuesto, con el objetivo de determinar los cuidados socioculturales 

en el uso de ayahuasca en poblaciones de Latinoamérica. 

 

Se revisó y analizó artículos científicos, documentos y normativas comprendidas entre el 

2021 y 2025 incluyéndose las siguientes fuentes: bases de datos científicas como:  Scielo, 

PubMed, Scopus y Dialnet, en el motor de búsqueda especializado como Google Académico 

complementando así la literatura, documentos oficiales en repositorios institucionales, 

documentos técnicos de la OMS, OPS y demás normativas ecuatorianas relacionadas con 

salud intercultural.  

 

Para la búsqueda exacta, se utilizaron algunos métodos como: la búsqueda por frase o 

palabras clave, búsqueda entre comillas, comandos, (+, *) al utilizar el operador “allintitle” 

seguido de una frase o palabras clave de la siguiente manera: enfermería intercultural, 

“Cuidados socioculturales en el uso de Ayahuasca”, intercultural + enfermería + ayahuasca”. 

 

Cabe mencionar que la información recolectada se encuentra publicada en un rango de 

tiempo de 2021 hasta la actualidad, se consideraron los siguientes criterios de inclusión: 

artículos gratuitos y privados en texto completo, en idioma español e inglés, con un 

contenido de importancia alta, libros más de 10 años de antigüedad por su importancia 

científica, debido a que la disciplina de enfermería siempre está en constante evolución en 

el campo de la investigación y educación, además de la adaptación a la globalización e 

interculturalidad en salud. 

 

La población de estudio quedó conformada por la totalidad de documentos científicos en los 

que se encontró información relativa a la temática objeto de estudio (N=104). El tipo de 

muestreo escogido fue selección intencional o por conveniencia documental. Posterior a la 

búsqueda, lectura crítica de los trabajos encontrados, de acuerdo con los criterios de 

selección, se escogieron aquellos que cumplieron los requisitos establecidos:  

 

 

Criterios de inclusión  

• Artículos originales 

• Restricción de tiempo: desde 2021 hasta el 2025 

• Documentos en español e inglés 

• Artículos de texto completo 

• Artículos con acceso libre 

 

Criterios de exclusión  

• Artículos de revisión, metaanálisis, cartas al editor, editoriales 

• Documentos publicados antes del 2021 



23 

 

• Documentos escritos en cualquier otro idioma o en otro idioma como portugués, 

francés, alemán 

• Artículos que solo se encuentran como resúmenes 

• Artículos que requieran pago o una suscripción institucional para acceder al texto 

completo. 

 

Siguiendo el algoritmo que se detalla en la figura 1:  

Figura 1. Algoritmo de búsqueda 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Scielo (19), OMS (5), OPS (5), Medigraphic 

(7), Dialnet (8), MSP (4), Cultura de 

Cuidados (12), Repositorios (9), Scopus (10), 
Elsevier (10), Otros (15) 

 

Total: 104 

Después de aplicar los criterios de inclusión:  

25 
Total: 79 artículos 

Total: 65 artículos Documentos duplicados: 14 

Artículos que no tenían acceso a texto 

completo: 15 
Total: 50 artículos 

Total: 38 artículos Por ser años inferiores al 2021: 12 

Artículos que pedían permiso de autor: 9 
Después de aplicar los criterios de inclusión:  

29 



24 

 

CAPÍTULO IV. RESULTADOS Y DISCUSIÓN 

 

La ayahuasca es un componente esencial dentro de los sistemas de salud tradicionales de la 

Amazonía; su empleo integra componentes espirituales, comunitarios y terapéuticos, que 

han perdurado como un método de sanación holística cuyo objetivo principal no es solo curar 

el cuerpo físico, sino restablecer el equilibrio entre mente, espíritu y naturaleza. Por lo tanto, 

la ayahuasca representa un medio de conexión con el entorno y con los saberes ancestrales 

que definen la identidad cultural de los pueblos amazónicos. 

 

Además, se identificó que esta bebida sagrada ha trascendido las fronteras de las 

comunidades nativas y ha despertado un interés en el campo de las ciencias de la salud, 

principalmente en la psiquiatría, la psicología y la neurociencia. Las investigaciones 

contemporáneas han demostrado que sus componentes activos, sobre todo la DMT y B-

carbolinas, tienen un impacto en la regulación de la serotonina, lo que puede ayudar a que el 

estado de ánimo de las personas mejore y su estabilidad emocional se mantenga. Sin 

embargo, es importante que su uso se realice bajo la guía de personas con experiencia y 

acompañamiento de profesionales de la salud, para evitar posibles complicaciones 

psicológicas o fisiológicas. 

 

En este sentido: los autores Carpio, E. (21), Rodríguez, J.(22), Quispe, N. (23), Taborda, A.(24),  

Tresca G., et. al. (25) y Fernández, P. (26), coinciden en que la integración de la ayahuasca 

dentro de procesos psicoterapéuticos constituye una alternativa válida y eficaz para el 

tratamiento de trastornos emocionales y existenciales, siempre y cuando sea acompañado de 

un enfoque ético, culturalmente respetuoso y supervisado por profesionales capacitados, 

además, destacan que los efectos terapéuticos se manifiestan principalmente a través de la 

catarsis emocional, el autoconocimiento, la purificación interior, la resolución de conflictos 

y la reconexión espiritual, donde se promueve la sanación integral del cuerpo, el espíritu y 

la mente. 

 

El uso de la ayahuasca es una práctica ancestral profundamente arraigada en las comunidades 

amazónicas, cuyo valor va más allá de lo espiritual y terapéutico para transformarse en un 

componente esencial de la identidad cultural. Su reconocimiento dentro del área de la salud 

intercultural representa un avance significativo en la construcción de un modelo de atención 

más humano. En este contexto, la enfermería cumple un papel mediador entre la biomedicina 

y los saberes tradicionales, facilitando el diálogo y promoviendo el respeto hacia las 

cosmovisiones indígenas. Los resultados obtenidos reflejan que la integración de la medicina 

ancestral durante la práctica de enfermería fortalece la confianza comunitaria, mejora la 

efectividad de los procesos de sanación y contribuye al ejercicio ético del cuidado basado en 

diversidad cultural y el respeto mutuo. 

 

Asimismo, Bouso J., et. al. (27), adopta una postura más empírica y neuropsicológica, 

señalando que las experiencias con ayahuasca, aunque intensas y transformadoras, no 



25 

 

siempre se traducen a una mejora sostenida en el bienestar psicológico o del manejo del 

estrés, sino que sus efectos pueden ser temporales y ligados a un estado psicodélico. 

 

Según Tresca G., et. al. (25) y Fernandez, P. (26), destacan la necesidad de preservar el uso 

tradicional y los saberes indígenas frente a la biopiratería y la comercialización 

indiscriminada, además, el verdadero valor curativo de la ayahuasca solo se mantiene si se 

respeta la ética comunitaria y cuando existe la reciprocidad con la naturaleza. 

 

De esta manera, el proceso ceremonial tiene que llevarse a cabo en un entorno seguro y con 

apoyo de un profesional, para asegurar la orientación espiritual y la contención emocional 

de los participantes. Se enfatiza la importancia de contar con marcos legales y éticos que 

salvaguarden los derechos de las comunidades indígenas y reconozcan sus conocimientos 

dentro de los sistemas nacionales de salud. 

 

Cerón H., et. al. (28), señala un caso clínico de un paciente joven que desarrolló un episodio 

psicótico luego de participar en una ceremonia de ayahuasca, el informe señala que, a pesar 

de que estos eventos son poco frecuentes en contextos rituales controlados, pueden 

presentarse cuando el consumo se realiza fuera del marco tradicional o sin acompañamiento 

terapéutico adecuado. Además, se destaca que los factores predisponentes 

 

En cuanto a los efectos adversos Carpio, E. (21), Cerón H., et al. (28) y Taborda, A. (24) los 

autores advierten que el uso inadecuado o sin moderación puede ocasionar confusión, crisis 

psíquicas, reactivación de traumas, desorientación, ansiedad, reactivación de traumas o 

llegando incluso a episodios psicóticos en pacientes con antecedentes psiquiátricos. 

González, K. (43) y Fernandez, P. (29) por otro lado señalan que, existen efectos físicos 

comunes como: náuseas, vómito, diarrea, sudoración, taquicardia y aumento de la presión 

arterial, estos suelen ser temporales y forman parte del proceso de purga o limpieza del 

cuerpo. Sin embargo, ambos estudios resaltan la importancia de evitar su consumo en 

personas con trastornos psiquiátricos o enfermedades cardiovasculares, debido al riesgo de 

complicaciones durante la toma. 

 

Por su parte, Taborda, A. (24), Tresca, G. (25), González, K. (43) y Fernandez, P. (29), coinciden 

en que los cuidados socioculturales asociados al ritual de la ayahuasca son elementos 

fundamentales para poder garantizar la seguridad física, emocional y espiritual de los 

participantes, mencionan que la preparación previa al ritual debe ser integral, abarcando 

dimensiones físicas, mentales y espirituales, mediante la abstinencia, una dieta específica, 

limpieza energética y disposición emocional, además, resaltan la necesidad de un guía 

espiritual, así como la participación de profesionales de la salud que garanticen un ambiente 

controlado y guiado éticamente. 

 

En cuanto a las discrepancias, Bouso J., et. al. (27), adopta una postura crítica sobre el uso de 

este brebaje, argumentando que las experiencias con la ayahuasca pueden generar 

situaciones muy similares a la muerte y producir alteraciones psicológicas severas, por lo 

que no aconseja su consumo en ningún contexto. 



26 

 

 

Desde el enfoque de la enfermería, la incorporación de los saberes ancestrales en el cuidado 

intercultural se transforma en una posibilidad para fortalecer el respeto por la diversidad 

cultural y el cuidado humanizado. El profesional de enfermería, al comprender los 

significados espirituales y socioculturales del uso de la ayahuasca tiene la capacidad de 

actuar como un intermediario entre el conocimiento biomédico y la cosmovisión indígena, 

contribuyendo así al bienestar integral del individuo y fomentando un modelo de salud 

basado en el equilibrio, la reciprocidad y la armonía con la naturaleza. 

 

 

Tabla 1. Cuidados Socioculturales en el uso de la ayahuasca 

Cuidados socioculturales en el uso de Ayahuasca 

Autor/Año Antes del ritual Durante el ritual Después del ritual 

Taborda, A.  

2024  

• Preparación 

física, mental 

y espiritual. 

• Dieta previa, 

abstinencia y 

limpieza 

energética. 

• Evaluación del 

estado 

emocional y 

psiquiátrico 

del 

participante. 

• Acompañamiento 

constante del 

curandero y 

profesional de 

salud. 

• Protección 

emocional y 

espiritual durante 

la ceremonia. 

• Respeto por las 

prácticas 

culturales y 

ambiente ritual. 

• Integración de la 

experiencia. 

• Seguimiento clínico si 

existen efectos adversos. 

• Acompañamiento 

emocional y espiritual. 

Tresca G., et. al. 

2021 

• Preparación 

física, 

emocional y 

moral. 

• Dietas y 

prácticas 

rituales 

previas. 

• Respeto a la 

planta maestra 

y a la relación 

simbólica.  

• Guía de 

curanderos 

tradicionales y 

experimentados. 

• Respeto profundo 

por el espacio 

ritual y la ética 

comunitaria. 

• Ambiente 

espiritual 

adecuado que 

mantenga sentido 

terapéutico y 

espiritual. 

 

• Reflexión sobre el 

significado espiritual. 

• Continuar prácticas 

comunitarias que 

fortalezcan el 

aprendizaje obtenido. 

• Mantener reciprocidad 

con la naturaleza y la 

comunidad. 



27 

 

González, K. 

2021 

• Preparación 

previa con 

evaluación 

médica. 

• Dieta especial, 

abstinencia de 

alcohol y 

drogas. 

• Supervisión 

por personal 

de salud 

capacitado. 

• Precaución 

con uso de 

medicamentos 

que 

interactúan 

con la 

ayahuasca. 

• Realizar la 

ceremonia 

únicamente en un 

entorno seguro y 

ético. 

• Supervisión 

profesional o 

tradicional en 

todo momento. 

• Control del 

ambiente para 

evitar riesgos 

físicos o 

psicológicos. 

 

• Proceso de integración 

emocional y espiritual. 

• Mantener reposo e 

hidratación adecuada. 

• Recibir apoyo 

psicológico o espiritual. 

Fernández, P. 

2024 

• Preparación 

física y 

emocional 

previa. 

• Ayuno ritual. 

• Considerar el 

contexto 

cultural y 

espiritual del 

participante. 

• Supervisión por 

guía espiritual 

especializado y 

profesional de 

salud. 

• Ambiente 

controlado y 

seguro. 

• Respeto del 

sentido 

terapéutico y 

ancestral. 

• Acompañamiento 

profesional si es 

necesario. 

• Integración consciente 

de la experiencia. 

• Continuar prácticas que 

favorezcan el bienestar 

físico y emocional. 

Bouso J., et. al. 

2023 

• Evitar el uso 

del brebaje en 

contextos no 

controlados. 

• Informar al 

participante 

sobre la 

posibilidad de 

experiencias 

intensas 

cercanas a la 

muerte. 

• Supervisión 

estricta. 

• Ambiente seguro 

para prevenir 

riesgos asociados 

a experiencias 

intensas. 

• Monitoreo 

emocional y 

físico. 

• Vigilancia psicológica, 

debido a la intensidad de 

las experiencias. 

• Acompañamiento para 

procesar sensaciones 

relacionadas con 

experiencias cercanas a 

la muerte. 

• Evitar futuros rituales 

fuera de un entorno 

seguro. 



28 

 

• Evaluación del 

estado mental 

previo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



29 

 

CAPÍTULO V.  CONCLUSIONES Y RECOMENDACIONES 

 

CONCLUSIONES 

Se evidencia que la ayahuasca tiene un gran potencial terapéutico cuando se utiliza dentro 

de un ritual auténtico, seguro y orientado culturalmente. Sus efectos terapéuticos, tales como: 

la purificación interna, la catarsis emocional, la integración psicoespiritual y la exploración 

simbólica, solo aparecen bajo el liderazgo de curanderos o profesionales experimentados. 

Esto confirma que la ayahuasca no debe ser entendida solamente como una sustancia con 

efectos psicotrópicos, sino también como un medio para restablecer el balance interno y 

lograr una conexión espiritual. 

 

Asimismo, emplear la ayahuasca de manera inapropiada puede conllevar riesgos 

significativos. Según varios estudios, las personas con antecedentes psiquiátricos o con 

condiciones médicas no detectadas previamente pueden llegar a presentar episodios 

psicóticos agudos, estados de desorientación, agitación psicomotora y experiencias cercanas 

a la muerte. Estas variaciones en las respuestas de los participantes resaltan la importancia 

de incorporar evaluaciones médicas y psicológicas previas, entrevistas de preselección, 

procesos de preparación emocional, ambientes rituales controlados y fases de integración 

posteriores como medidas esenciales para salvaguardar la seguridad y el bienestar. 

 

Los cuidados socioculturales en el uso de ayahuasca constituyen un componente 

fundamental en la atención intercultural en salud, ya que integra el respeto por las prácticas, 

creencias y valores ancestrales de las comunidades amazónicas con los principios éticos y 

científicos de la enfermería moderna. Estas medidas buscan garantizar que la experiencia 

ritual y terapéutica se desarrolle en un entorno seguro, éticamente guiado y culturalmente 

respetuoso, donde se valore la espiritualidad como parte esencial del bienestar integral. 

Desde esta perspectiva, la enfermería intercultural asume la obligación de conservar los 

saberes ancestrales, fortalecer la educación sobre los beneficios y riesgos e intervenir en el 

desarrollo de protocolos éticos que aseguren prácticas responsables. Estos elementos ayudan 

a establecer un modelo de atención que valora la medicina ancestral sin dejar de lado la 

rigurosidad clínica y profesional.  

RECOMENDACIONES 

 

• Fortalecer la formación intercultural en el personal de enfermería, incorporando 

contenidos sobre espiritualidad, cosmovisión amazónica y uso tradicional de la 

ayahuasca, promoviendo una atención respetuosa y culturalmente competente. 

• Establecer a través de proyectos de vinculación protocolos de evaluación previa para 

participantes en ceremonias de ayahuasca, que incluyan valoración médica, 

psicológica y social, con el propósito de identificar factores de riesgo y garantizar la 

seguridad durante el ritual. 



30 

 

• Promover la colaboración entre profesionales de la salud y curanderos tradicionales, 

favoreciendo un modelo que permita integrar el conocimiento ancestral con el 

enfoque clínico y humanista de la enfermería. 

• Implementar espacios de preparación e integración emocional antes y después de los 

rituales, guiados por personal capacitado, para proteger la contención emocional, la 

reflexión y la adecuada asimilación de la experiencia vivencial como trabajo 

comunitario. 

• Desarrollar campañas educativas y comunitarias por parte del personal de las 

unidades de salud de la comunidad con el fin de informar los riesgos y beneficios del 

uso de la ayahuasca, enfatizando la importancia de la supervisión ritual, la ética 

ceremonial y el respeto a las prácticas ancestrales. 

• Fomentar investigaciones multidisciplinarias con el cumplimiento de principios 

éticos que profundicen en los efectos terapéuticos, riesgos y variables socioculturales 

relacionadas con el uso de la ayahuasca, para generar evidencia científica sólida que 

respalde prácticas seguras a través de los centros de investigación de la universidad. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



31 

 

BIBLIOGRAFÍA 

 

1. Bouso JC, Andión Ó, Sarris JJ, Scheidegger M, Tófoli LF, Opaleye ES, et al. Adverse 

effects of ayahuasca: Results from the Global Ayahuasca Survey. PLOS Glob Public 

Health. 16 de noviembre de 2022;2(11):e0000438.  

2. Estrategia de la OMS sobre medicina tradicional 2014-2023. Ginebra: Organización 

Mundial de la Salud; 2013.  

3. The Ayahuasca ritual: Peruvian national cultural heritage and its possible integration into 

the primary health system | Cultura y Droga [Internet]. [citado 17 de noviembre de 2025]. 

Disponible en: 

https://revistasojs.ucaldas.edu.co/index.php/culturaydroga/article/view/7264 

4. Manuel-Navarrete D, DeLuca S, Friso F, Politi M. Ayahuasca ceremonies, relationality, 

and inner-outer transformations to sustainability. Evidence from Takiwasi Center in Peru. 

Ecosyst People. 31 de diciembre de 2024;20(1):2339227.  

5. Pernet M. Ayahuasca Journeys in Retreat Centers: Understanding Tourists Experiences 

and Implications.  

6. Burgaleta E, Medina LA, Luna MB. Drogas psicoactivas ancestrales en Ecuador:: entre 

las luchas simbólicas y la apropiación cultural. Rev Cienc Soc. 21 de diciembre de 

2023;(45):67-83.  

7. Tym C. Antropología ontológica e interculturalidad de la salud en el pueblo shuar de 

Zamora-Chinchipe. Íconos Rev Cienc Soc. abril de 2023;(75):163-80.  

8. Sánchez Moreano JP, Ñacato C, Bravo Cazar AL, Nieto Monteros DA, Yanez E, 

Maldonado Taipe N. Plantas en la Biotecnología: Cultivos Tesoro de la Amazonía 

Ecuatoriana. [Internet]. CEDIA; 2024 [citado 18 de noviembre de 2025]. Disponible en: 

http://repositorio.ikiam.edu.ec/jspui/handle/RD_IKIAM/838 

9. Montalvo PT. Ethno medicine and Shamanic Practices in the Ecuadorian Amazon: 

Journey through the Imaginaries of Health, Disease, Healing and Healing. Int J Integr 

Med Res. 15 de noviembre de 2022;9(04):87-93.  

10. McFarland MR, Wehbe-Alamah HB. Leininger’s Culture Care Diversity and 

Universality: A Worldwide Nursing Theory. Jones & Bartlett Publishers; 2014. 640 p.  

11. Alcantarilla L, García-Alcarria E, Almonacid C. Episodios psicóticos inducidos por 

ayahuasca: revisión sistemática a partir de un caso. Rev Neuro-Psiquiatr. julio de 

2022;85(3):224-34.  

12. Flores Núñez AM, Marino Jiménez M, Rivas Sucari HC. Ayahuasca: significados 

entre la historia, la medicina y la cultura. Apunt Univ. 2023;13(1):365-79.  



32 

 

13. Rodríguez Rivadeneira CV. Psiconáutica y terapéutica: representaciones sociales 

sobre el uso de ayahuasca. Organización Ayahuasca en Ecuador, 2021 – 2022. Quito. 

2023 [citado 18 de noviembre de 2025]; Disponible en: 

https://repositorio.puce.edu.ec/handle/123456789/30388 

14. Flores Núñez AM, Marino Jiménez M, Rivas Sucari HC. Ayahuasca: significados 

entre la historia, la medicina y la cultura. Apunt Univ. 2023;13(1):365-79.  

15. Lino-Indio MS, Berrezueta-Malla GE, Delvalle-Lino RE, Chong-Zavala NA, Lino-

Indio MS, Berrezueta-Malla GE, et al. Enfermería transcultural como método para la 

gestión del cuidado. Rev Arbitr Interdiscip Cienc Salud Salud Vida. diciembre de 

2023;7(14):69-79.  

16. Pérez Acuña CV, Medina JL, Pérez Acuña CV, Medina JL. Formación de 

profesionales de la salud que incorpora la competencia intercultural: una necesidad actual. 

Educ Médica Super [Internet]. diciembre de 2023 [citado 18 de noviembre de 

2025];37(4). Disponible en: 

http://scielo.sld.cu/scielo.php?script=sci_abstract&pid=S0864-

21412023000400001&lng=es&nrm=iso&tlng=es 

17. Ministerio de Salud Pública – El Ministerio de Salud Pública ejerce la rectoría del 

Sistema Nacional de Salud a fin de garantizar el derecho a la salud del pueblo ecuatoriano 

[Internet]. [citado 17 de noviembre de 2025]. Disponible en: https://www.salud.gob.ec/ 

18. OPS/OMS | Organización Panamericana de la Salud [Internet]. [citado 17 de 

noviembre de 2025]. Disponible en: https://www.paho.org/es 

19. Ruffell SGD, Crosland‐Wood M, Palmer R, Netzband N, Tsang W, Weiss B, et al. 

Ayahuasca: A review of historical, pharmacological, and therapeutic aspects. PCN Rep 

Psychiatry Clin Neurosci. 2 de octubre de 2023;2(4):e146.  

20. Fortalecemos la salud intercultural en Ecuador - OPS/OMS | Organización 

Panamericana de la Salud [Internet]. 2025 [citado 1 de diciembre de 2025]. Disponible 

en: https://www.paho.org/es/noticias/25-4-2025-fortalecemos-salud-intercultural-

ecuador 

21. Carpio EH. Un modelo de psicoterapia transpersonal en Perú: terapia con ayahuasca. 

Girum Rev Investig Científica Humanística Univ Antropológica Guadalaj [Internet]. 1 de 

enero de 2023 [citado 1 de diciembre de 2025]; Disponible en: 

https://www.academia.edu/115406547/Un_modelo_de_psicoterapia_transpersonal_en_

Per%C3%BA_terapia_con_ayahuasca 

22. Gómez JAR. Chamanismo y Alquimia: una experiencia desde la toma de Yagé. Rev 

Nómade. 21 de febrero de 2022;1(2):1-14.  



33 

 

23. Quispe Rivera N. Integración entre psicoterapia transpersonal y sesiones de 

ayahuasca realizadas por terapeutas en centros de retiro en Perú. Univ Cont [Internet]. 

2023 [citado 1 de diciembre de 2025]; Disponible en: 

https://repositorio.continental.edu.pe/handle/20.500.12394/14024 

24. Taborda Cardona AM. Percepción de un grupo de personas con diagnóstico de 

ansiedad y depresión acerca de la efectividad de las terapias psicodélicas: estudio de caso. 

13 de noviembre de 2024 [citado 1 de diciembre de 2025]; Disponible en: 

https://hdl.handle.net/10656/20429 

25. Tresca G, Politi M, Friso F, Giove R, Mabit J. BIODIVERSIDAD, MEDICINA 

TRADICIONAL AMAZÓNICA Y DISTRIBUCIÓN DE LOS BENEFICIOS. En: Horák 

M, Alchazidu A, Ugalde C, Donoso NU, editores. AMAZONÍA UNIDA 3a PARTE 

[Internet]. 1.a ed. Mendelova univerzita v Brně; 2021 [citado 1 de diciembre de 2025]. p. 

75-85. Disponible en: http://doi.mendelu.cz/doi/10.11118/978-80-7509-795-8-0005.html 

26. Fernández Cubillos PL. Más allá del ritual: el impacto de la ayahuasca en el 

tratamiento de la depresión. 26 de noviembre de 2024 [citado 1 de diciembre de 2025]; 

Disponible en: https://hdl.handle.net/10656/20573 

27. David J, Bouso JC, Kohek M, Ona G, Tadmor N, Arnon T, et al. Ayahuasca-induced 

personal death experiences: prevalence, characteristics, and impact on attitudes toward 

death, life, and the environment. Front Psychiatry [Internet]. 19 de diciembre de 2023 

[citado 1 de diciembre de 2025];14. Disponible en: 

https://www.frontiersin.org/journals/psychiatry/articles/10.3389/fpsyt.2023.1287961/ful

l 

28. Cerón Tapia HR, González Guzmán MA, Córdoba Ortiz SA. Psicosis por consumo 

de ayahuasca: un reporte de caso. Rev Colomb Psiquiatr. julio de 2022;51(3):236-9.  

29. Gonzales Dávila K, Angulo-Bazán Y, Biaggi Ortega G, Bussalleu Cavero A, 

Gonzales Dávila K, Angulo-Bazán Y, et al. Producción científica en Scopus sobre el uso 

de ayahuasca en la salud humana: Estudio Bibliométrico. An Fac Med. octubre de 

2022;83(4):333-9.  

 

 

 

 

 

 

 



34 

 

ANEXOS  

Tabla 2. Triangulación de los resultados 

Tabla. -Efectos terapéuticos en el uso de la Ayahuasca como medicina ancestral. 

 

Autor y Año Metodología Resultados Principales hallazgos 

Rodríguez, J. 

 

2022 

 

 

 

Estudio de tipo 

interpretativo-

hermenéutico. 

El estudio concluye 

que la ingesta de 

ayahuasca en un marco 

ritual se centra en 

explorar las analogías 

entre el chamanismo 

amazónico y las 

tradiciones herméticas 

y alquímicas. Para 

lograrlo, reunió 

registros de música 

medicinal y combinó 

su experiencia 

personal con el 

brebaje, el objetivo del 

trabajo fue esclarecer 

la manera en que las 

visiones y símbolos 

que emergieron 

durante la toma 

puedan entenderse 

como parte de un 

proceso de iniciación 

que va más allá de lo 

farmacológico. 

La experiencia con el 

uso de la ayahuasca 

genera un marco de 

conciencia alterada y 

procesos de 

trasformación personal 

análogos descritos en la 

alquimia clásica: 

abandono de lo profano, 

disolución del ego y 

renovación interna, 

considerándole como 

una “planta maestra” 

que facilita la vivencia 

de un tránsito iniciático 

parecido al que 

describen las tradiciones 

herméticas. 

Carpio, E. 

 

2023 

 

 

Diseño 

observacional, 

descriptivo, 

con 

componentes 

analíticos. 

El estudio pretende 

desarrollar un modelo 

de psicoterapia que 

combina con sabiduría 

ancestral amazónica 

con la psicoterapia 

humanista y 

existencial, además, 

resalta la importancia 

de las entrevistas 

iniciales, ceremonias 

rituales supervisadas y 

En cuanto a los efectos 

terapéuticos de la 

ayahuasca refiere que 

ayuda a los procesos 

catárticos y de 

purificación emocional, 

autoconocimiento, 

autorrealización y 

sanando traumas, 

además, la ayahuasca es 

utilizada para tratar 

adicciones, trastornos 



35 

 

sesiones de 

integración posterior, 

dando resultados de 

una transformación en 

la medicina tradicional 

con el uso de la 

ayahuasca, en las 

prácticas realizadas 

mencionan que la 

preparación espiritual 

y el conocimiento 

profundo acerca de la 

psicología 

transpersonal  han  

logrado un modo 

coherente que abre 

posibilidades a la 

integración de la toma 

de la ayahuasca como 

un facilitador en 

psicoterapia. 

emocionales y crea 

plenitud personal. 

Quispe, N. 

2023 

 

Estudio 

cualitativo, 

apoyada en el 

método 

fenomenológic

o-

hermenéutico 

El estudio analiza en 

las comunidades 

amazónicas los 

mecanismos de 

cuidado cultural y 

psicológico, para 

reducir efectos 

adversos, plantea 

protocolizar los 

rituales, dietas y 

normas de 

preparación, para 

cumplir la función 

protectora, purificativa 

y simbólica que 

buscan las personas al 

hacer uso de la 

ayahuasca, el 

acompañamiento de 

curanderos y de 

personal de salud han 

hecho que el 

porcentaje de rituales 

Se documenta en el 

estudio el principal 

afecto en los 

participantes que es la 

mejora en el bienestar 

emocional, 

autoaceptación, 

resolución de conflictos 

internos y la reconexión 

espiritual, es importante 

el acompañamiento de 

psicoterapia 

transpersonal porque ha 

promovido el proceso 

de catarsis, liberación 

emocional, beneficios 

en adicciones, 

depresión, ansiedad y 

crisis existenciales, 

cuando el ritual es 

guiado adecuadamente. 



36 

 

aumente cada año por 

cada 1000 habitantes 

150 realicen estas 

prácticas, debido a que 

se garantiza la 

seguridad física, 

emocional y espiritual 

del participante. 

Cerón, H. 

 

2021 

Estudio 

descriptivo-

observacional. 

El estudio hace 

referencia a un caso 

clínico de un 

participante que 

acudió a la ceremonia 

del ritual con 

ayahuasca por primera 

vez, el resultado fue la 

presencia de un 

episodio psicótico 

agudo, con síntomas 

de delirios místicos, 

alucinaciones 

auditivas y visuales, 

agitación psicomotora, 

desorientación y 

comportamiento 

agresivo. Fue 

hospitalizado y tratado 

con antipsicóticos, 

mejoró clínicamente 

de forma progresiva, 

fue dado de alta con 

seguimiento 

ambulatorio, el 

antecedente 

psiquiátrico previo del 

paciente puede 

considerarse el factor 

desencadenante a la 

condición que 

desarrolló en el ritual. 

El estudio cita que los 

efectos positivos de la 

ayahuasca son para el 

tratamiento de 

adicciones, depresión y 

ansiedad, con 

supervisión profesional, 

se reporta reducción de 

sintomatología 

psiquiátrica y el 

consumo problemático 

de asistencias, en la 

situación del paciente 

que realizó el ritual, fue 

vulnerable debido a la 

psicosis y a la falta de la 

evaluación previa 

médica y psicológica. 

Taborda, A. 

 

2024 

Cualitativo, 

con enfoque 

El estudio reveló una 

mirada integral que 

reconoce a la 

En cuanto a sus 

hallazgos terapéuticos la 

ayahuasca promueve 



37 

 

hermenéutico-

interpretativo. 

ayahuasca como una 

herramienta 

terapéutica, espiritual 

y culturalmente 

significativa, siempre 

que se utilice bajo 

cuidados 

socioculturales, ética 

profesional y 

acompañamiento 

psicológico. Advierte 

que su uso 

descontextualizado 

puede generar efectos 

adversos psicológicos, 

dentro de un marco 

ritual terapéutico 

puede favorecer la 

sanación emocional, el 

crecimiento personal y 

la integración 

psicoespiritual.  

procesos de integración 

emocional y expansión 

de la conciencia, que 

pueden favorecer el 

tratamiento de traumas, 

adicciones y depresión. 

Los efectos terapéuticos 

dependen del contexto 

ritual, la intención del 

usuario y el 

acompañamiento 

posterior. La 

experiencia puede 

producir catarsis 

emocional, revelaciones 

simbólicas y reconexión 

espiritual, con 

beneficios duraderos 

cuando se integra 

correctamente. 

Tresca G., et. al. 

 

2021 

Cualitativo, 

interpretativo 

En el estudio se 

evidencia que el uso 

tradicional de la 

ayahuasca está siendo 

afectado por procesos 

de apropiación 

cultural, biopiratería y 

turismo espiritual, lo 

que ha generado una 

pérdida del sentido 

ritual y terapéutico lo 

que distorsiona su 

sentido ritual y 

terapéutico. Aunque 

en el Perú se le 

reconoce como 

Patrimonio Cultural de 

la Nación, se advierte 

sobre la falta de 

protección legal para 

las comunidades 

indígenas, asimismo se 

En cuanto a los efectos 

terapéuticos se halló que 

promueve la tríada de 

sanación integral, 

cuerpo, mente y 

espíritu. Promueve el 

balance emocional, la 

conexión ecológica y 

los procesos de 

introspección. Se 

destaca que estas 

propiedades se 

preservan únicamente 

en contextos rituales 

auténticos, donde 

predominan los 

cuidados a nivel 

cultural, ético y 

espiritual. 



38 

 

menciona que su 

verdadero valor 

curativo y ecológico 

solo se mantiene 

mediante el respeto a 

los cuidados 

socioculturales y la 

ética comunitaria. 

Fernandez, P. 

 

2024 

Estudio 

documental 

analítico 

El presente estudio 

menciona que se 

identifican efectos 

psicoterapéuticos 

duraderos, siempre 

que se consuma en un 

entorno seguro, 

ceremonial y con guía 

especializado. Se 

reconoce la 

interconexión entre el 

conocimiento 

ancestral y la ciencia 

moderna, lo que 

refuerza el valor del 

uso controlado y 

culturalmente guiado. 

Dentro de los efectos 

terapéuticos se 

encuentra que actúa 

sobre el sistema 

serotoninérgico, 

modulando los circuitos 

prefrontales y límbicos 

asociados con la 

regulación del ánimo y 

la ansiedad. Posee 

efectos antidepresivos 

rápidos, favoreciendo la 

introspección 

emocional y la 

reconexión neuronal. 

Bouso J., et. al. 

 

2023 

Cuantitativo 

transversal. 

El estudio señala 

resultados donde se 

menciona que las 

experiencias cercanas 

a la muerte se 

presentan en más de la 

mitad de quienes 

participan en el uso de 

la ayahuasca, se 

manifiestan 

típicamente como 

experiencias intensas y 

transformadoras, se 

asocia con cercanía a 

la muerte, así también 

como la conciencia 

después de la muerte. 

No se encontraron 

El estudio indica que la 

terapia para el estrés y 

bienestar vital no se 

refleja en el estudio 

observacional en los 

participantes, tal vez 

mejoren mínimamente 

en la capacidad de 

enfrentar situaciones 

estresantes, en lo que 

indica sobre el bienestar 

vital mejoran en la 

plenitud y propósito 

vital mejoran en la 

plenitud y propósito 

vital debido a la terapia 

psicodélicas como el 

LSD temporalmente 



39 

 

asociaciones entre 

haber experimentado 

la cercanía con la 

muerte y la demografía 

a donde llegan después 

de la muerte. 

hasta que el efecto de la 

sustancia alucinógena 

disminuya. 

Tabla. -Efectos adversos presentes en los participantes que han asistido al ritual con 

Ayahuasca. 

Carpio, E. 

 

2023 

Diseño 

observacional, 

descriptivo, 

con 

componentes 

analíticos. 

El estudio pretende 

desarrollar un modelo 

de psicoterapia que 

combina con sabiduría 

ancestral amazónica 

con la psicoterapia 

humanista y 

existencial, además, 

resalta la importancia 

de las entrevistas 

iniciales, ceremonias 

rituales supervisadas y 

sesiones de 

integración posterior, 

dando resultados de 

una transformación en 

la medicina tradicional 

con el uso de la 

ayahuasca, en las 

prácticas realizadas 

mencionan que la 

preparación espiritual 

y el conocimiento 

profundo acerca de la 

psicología 

transpersonal han 

logrado un modo 

coherente que abre 

posibilidades a la 

integración de la toma 

de la ayahuasca como 

un facilitador en 

psicoterapia. 

El autor en su 

documentación advierte 

sobre el mal uso de la 

ayahuasca mencionando 

que provoca riesgos 

psicológicos severos 

como: crisis psíquicas, 

desintegración del yo, 

confusión, además, 

recomienda que para 

evitar los efectos 

adversos en su uso es 

recomendable la 

evaluación previa y 

seguimiento del 

curandero para evitar la 

sobredosis ya que no 

existe un antídoto. 

Quispe, N. 

 

Estudio 

cualitativo, 

El estudio analiza en 

las comunidades 

El estudio recalca los 

diferentes riesgos en el 



40 

 

2023 apoyada en el 

método 

fenomenológic

o-

hermenéutico. 

amazónicas los 

mecanismos de 

cuidado cultural y 

psicológico, para 

reducir efectos 

adversos, plantea 

protocolizar los 

rituales, dietas y 

normas de 

preparación, para 

cumplir la función 

protectora, purificativa 

y simbólica que 

buscan las personas al 

hacer uso de la 

ayahuasca, el 

acompañamiento de 

curanderos y de 

personal de salud han 

hecho que el 

porcentaje de rituales 

aumente cada año por 

cada 1000 habitantes 

150 realicen estas 

prácticas, debido a que 

se garantiza la 

seguridad física, 

emocional y espiritual 

del participante. 

consumo de la 

ayahuasca sin 

supervisión, trayendo 

consigo daños 

psicológicos y 

emocionales, resaltando 

los principales efectos 

adversos como: crisis de 

ansiedad, confusión, 

desorientación o 

reactivación de traumas, 

donde sugiere una 

evaluación previa del 

estado psicológico y 

médico, además, 

advierte el uso 

recreativo o turístico sin 

acompañamiento de un 

especialista y por 

respeto a la norma 

cultural, podría 

ocasionar 

consecuencias psíquicas 

graves. 

Cerón, H. 

 

2021 

Estudio 

descriptivo-

observacional. 

El estudio hace 

referencia a un caso 

clínico de un 

participante que 

acudió a la ceremonia 

del ritual con 

ayahuasca por primera 

vez, el resultado fue la 

presencia de un 

episodio psicótico 

agudo, con síntomas 

de delirios místicos, 

alucinaciones 

auditivas y visuales, 

agitación psicomotora, 

El caso reportado 

muestra una psicosis 

inducida por ayahuasca, 

aunque el fenómeno es 

raro (<1%), los efectos 

adversos incluyeron: 

alucinaciones visuales 

intensas y persistentes, 

agitación psicomotora, 

desorganización del 

pensamiento y delirios 

místicos, riesgo de 

exacerbación de 

enfermedades mentales 

previas, se resalta que 



41 

 

desorientación y 

comportamiento 

agresivo. Fue 

hospitalizado y tratado 

con antipsicóticos, 

mejoró clínicamente 

de forma progresiva, 

fue dado de alta con 

seguimiento 

ambulatorio, el 

antecedente 

psiquiátrico previo del 

paciente puede 

considerarse como un 

factor desencadenante 

a la condición que 

desarrolló en el ritual. 

personas con 

antecedentes 

psiquiátricos o con 

predisposición a 

trastornos psicóticos no 

deben consumir 

ayahuasca. 

Taborda, A.  

 

2024 

Cualitativo, 

con enfoque 

hermenéutico-

interpretativo. 

El estudio reveló una 

mirada integral que 

reconoce a la 

ayahuasca como una 

herramienta 

terapéutica, espiritual 

y culturalmente 

significativa, siempre 

que se utilice bajo 

cuidados 

socioculturales, ética 

profesional y 

acompañamiento 

psicológico. Advierte 

que su uso 

descontextualizado 

puede generar efectos 

adversos psicológicos, 

dentro de un marco 

ritual terapéutico, 

puede favorecer la 

sanación emocional, el 

crecimiento personal y 

la integración 

espiritual.  

Se reconocen posibles 

crisis psíquicas o 

espirituales derivadas de 

un uso inadecuado o sin 

contención cultural. Los 

efectos adversos pueden 

incluir ansiedad, 

confusión, miedo o la 

reactivación de traumas 

pasados, insiste en que 

los criterios de selección 

y preparación del 

participante son 

esenciales para prevenir 

riesgos.  



42 

 

Gonzalez, K. 

 

2021 

Estudio 

bibliométrico 

El estudio sobre el uso 

de la ayahuasca en la 

salud tiene una 

tendencia creciente, 

con preferencia en 

diseños 

observacionales, con 

una alta presencia de 

colaboración 

internacional y de 

autores. La ayahuasca 

es un brebaje de uso 

tradicional, con 

efectos psicoactivos de 

interés en la salud 

humana, esta situación 

crea la necesidad de 

generar conocimiento 

científico para 

identificar vacíos en el 

conocimiento y 

prioridades en 

investigación. 

Dentro de los efectos 

adversos la ayahuasca 

produce cambios físicos 

y psicológicos intensos. 

Físicamente, los efectos 

secundarios más 

comunes son la purga 

gastrointestinal 

(náuseas, vómitos, 

diarrea), sudoración, 

dolor de cabeza y 

escalofríos, aumento 

transitorio de la presión 

arterial y ritmo cardíaco. 

A nivel psicológico, 

durante la experiencia 

pueden aparecer escenas 

angustiosas o 

paranoides. No 

obstante, existen riesgos 

en personas con 

trastornos psicóticos 

(esquizofrenia, 

bipolaridad con 

psicosis, trastornos de 

personalidad psicóticos, 

etc.).  

Fernandez, P. 

 

2024 

Estudio 

documental 

analítico 

El presente estudio 

menciona que se 

identifican efectos 

psicoterapéuticos 

duraderos, siempre 

que se consuma en un 

entorno seguro, 

ceremonial y con guía 

especializado. Se 

reconoce la 

interconexión entre el 

conocimiento 

ancestral y la ciencia 

moderna, lo que 

refuerza el valor del 

uso controlado y 

culturalmente guiado. 

Dentro de los efectos 

adversos se mencionan: 

náuseas, vómitos, 

temblores, ansiedad, 

taquicardia, 

hipertensión leve y 

visión caleidoscópica. 

En algunos casos, 

pueden presentarse 

episodios psicóticos 

transitorios o 

alteraciones hormonales 

en la prolactina o 

cortisol. 



43 

 

Bouso J., et. al. 

 

2023 

Cuantitativo 

transversal. 

El estudio señala 

resultados donde se 

menciona que las 

experiencias cercanas 

a la muerte se 

presentan en más de la 

mitad de quienes 

participan en el uso de 

la ayahuasca, se 

manifiestan 

típicamente como 

experiencias intensas y 

transformadoras, se 

asocian con cercanía a 

la muerte, así también 

como la conciencia 

después de la muerte. 

No se encontraron 

asociaciones entre 

haber experimentado 

la cercanía con la 

muerte y la demografía 

a donde llegan después 

de la muerte. 

Se evidencia que 

provoca durante la 

experiencia ansiedad, 

miedo y confusión, 

especialmente por sentir 

la muerte del yo. 

Tabla. -Determinar los cuidados socioculturales en las personas que realizaron el 

ritual de la Ayahuasca. 

Taborda, A.  

 

2024 

Cualitativo, 

con enfoque 

hermenéutico-

interpretativo 

El estudio hace 

referencia a un caso 

clínico de un 

participante que 

acudió a la ceremonia 

del ritual con 

ayahuasca por primera 

vez, el resultado fue la 

presencia de un 

episodio psicótico 

agudo, con síntomas 

de delirios místicos, 

alucinaciones 

auditivas y visuales, 

agitación psicomotora, 

desorientación y 

comportamiento 

Se menciona que los 

cuidados 

socioculturales se 

orientan principalmente 

a la preparación integral 

del participante y la 

protección emocional y 

espiritual, dentro de 

estos destacan: 

• La preparación 

física, mental y 

espiritual 

previa, 

incluyendo una 

dieta especial, 

abstinencia y 

limpieza 



44 

 

agresivo. Fue 

hospitalizado y tratado 

con antipsicóticos, 

mejoró clínicamente 

de forma progresiva, 

fue dado de alta con 

seguimiento 

ambulatorio, el 

antecedente 

psiquiátrico previo del 

paciente puede 

considerarse el factor 

desencadenante de la 

condición que 

desarrolló en el ritual. 

energética, 

necesarias para 

armonizar el 

cuerpo y la 

mente. 

• El 

acompañamient

o constante de 

un curandero y 

de un 

profesional de 

salud. 

• La preservación 

del respeto 

cultural. 

• La integración 

de saberes 

ancestrales con 

enfoques 

psicoterapéutico

s, centrada en el 

bienestar 

integral de la 

persona. 

 

Tresca G., et. al. 

 

2021 

Estudio 

cualitativo, 

interpretativo 

En el estudio se 

evidencia que el uso 

tradicional de la 

ayahuasca está siendo 

afectado por procesos 

de apropiación 

cultural, biopiratería y 

turismo espiritual, lo 

que ha generado una 

pérdida del sentido 

ritual y terapéutico. 

Aunque en el Perú se 

le reconoce como 

Patrimonio Cultural de 

la Nación, se advierte 

sobre la falta de 

protección legal para 

las comunidades 

La práctica requiere 

reciprocidad, respeto y 

guía de curanderos 

tradicionales, debe 

reconocerse la relación 

simbiótica con la 

naturaleza y la 

dimensión espiritual de 

la planta maestra. Los 

rituales implican 

preparación física, 

emocional y moral, con 

dietas y prácticas que 

aseguran un vínculo 

ético con la naturaleza. 



45 

 

indígenas, asimismo se 

menciona que su 

verdadero valor 

curativo y ecológico 

solo se mantiene 

mediante el respeto a 

los cuidados 

socioculturales y la 

ética comunitaria. 

Gonzalez, K. 

 

2021 

Estudio 

bibliométrico. 

El estudio sobre el uso 

de la ayahuasca en la 

salud tiene una 

tendencia creciente, 

con preferencia en 

diseños 

observacionales, con 

una alta presencia de 

colaboración 

internacional y de 

autores. La ayahuasca 

es un brebaje de uso 

tradicional, con 

efectos psicoactivos de 

interés en la salud 

humana, esta situación 

crea la necesidad de 

generar conocimiento 

científico para 

identificar vacíos en el 

conocimiento y 

prioridades en 

investigación. 

La guía del MSP del 

Perú destaca que la 

ayahuasca debe 

utilizarse únicamente en 

contextos ceremoniales 

adecuados, bajo la 

supervisión de 

facilitadores 

capacitados y con pleno 

respeto a los saberes 

indígenas. Además, se 

recomienda una 

preparación previa que 

incluya evaluación 

médica, dieta adecuada, 

abstinencia de alcohol y 

drogas, precaución con 

el uso de medicamentos 

que interactúen con la 

planta. Durante la 

ceremonia, es esencial 

un entorno seguro, ético 

y controlado, siguiendo 

siempre las indicaciones 

del guía. Posteriormente 

se menciona seguir un 

proceso de integración 

que permita reflexionar 

sobre la experiencia, 

mantener reposo, buena 

hidratación y recibir 

acompañamiento 

psicológico o espiritual. 



46 

 

Fernandez, P. 

 

2024 

Estudio 

documental 

analítico. 

El presente estudio 

menciona que se 

identifican efectos 

psicoterapéuticos 

duraderos, siempre 

que se consuma en un 

entorno seguro, 

ceremonial y con guía 

especializada. Se 

reconoce la 

interconexión entre el 

conocimiento 

ancestral y la ciencia 

moderna, lo que 

refuerza el valor del 

uso controlado y 

culturalmente guiado. 

Se recomienda 

supervisión profesional 

o chamánica con 

experiencia en rituales 

terapéuticos, ambiente 

controlado y seguro, 

mantener ayuno y 

preparación física y 

emocional previa al 

consumo. 

Considerar el contexto 

cultural y espiritual 

como parte esencial del 

proceso. 

Bouso J., et. al. 

 

2023 

Cuantitativo 

transversal. 

El estudio señala 

resultados donde se 

menciona que las 

experiencias cercanas 

a la muerte se 

presentan en más de la 

mitad de quienes 

participan en el uso de 

la ayahuasca, se 

manifiestan 

típicamente como 

experiencias intensas y 

transformadoras, se 

asocian con cercanía a 

la muerte, así también 

como la conciencia 

después de la muerte. 

No se encontraron 

asociaciones entre 

haber experimentado 

la cercanía con la 

muerte y la demografía 

a donde llegan después 

de la muerte. 

El estudio generaliza 

que en ningún ámbito se 

realice la toma de este 

brebaje, ya que genera 

situaciones que se 

asemejan a la muerte. 

 


